
 

Jurnal Pendidikan Agama Islam  

E-ISSN : 2828-2337 
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive 
 

*Corresponding author 
E-mail addresses: nasroellah911@gmail.com (Nasrullah Habar) 

Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas 
Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi Mushaf 
Nasrullah Habar1, Halimah Basri2,  Aisyah Arsyad3  

1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

*Corresponding author: nasroellah911@gmail.com  

 
A B S T R A K 

Artikel ini membahas sistemasi penulisan al-Qur’an dengan menelaah 
proses pencatatan wahyu, pengumpulan mushaf, dan standardisasi rasm 
dalam kaitannya dengan stabilitas teks al-Qur’an. Penelitian ini bertujuan 
merekonstruksi mekanisme transmisi, verifikasi, dan kanonisasi teks al-
Qur’an dengan mempertemukan riwayat klasik Islam dan kajian filologis-
manuskrip kontemporer. Metode yang digunakan adalah pendekatan 
historis-filologis melalui analisis sumber-sumber klasik ilmu al-Qur’an 
serta temuan manuskrip Qur’ani awal dan studi paleografi modern. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa sistemasi penulisan al-Qur’an berlangsung 
secara berlapis dengan melibatkan tradisi lisan dan tulisan secara simultan, 
bukan sebagai tindakan tunggal yang bersifat politis semata. Standardisasi 
mushaf pada masa Khalifah Utsman bin Affan terbukti berperan penting 
dalam menjaga konsistensi rasm dan struktur tekstual. Pembahasan ini 
menegaskan bahwa stabilitas teks al-Qur’an sejak periode awal hingga 
masa kini merupakan hasil dari proses kodifikasi yang terkontrol dan 
terverifikasi. 
A B S T R A C T 

This article examines the systematization of the writing of the Qur’an by 
analyzing the processes of revelation recording, manuscript compilation, and 
the standardization of the consonantal text in relation to the stability of the 

Qur’anic text. The study aims to reconstruct the mechanisms of transmission, verification, and canonization of 
the Qur’an by integrating classical Islamic accounts with contemporary philological and manuscript studies. 
This research employs a historical and philological approach through the analysis of classical sources on 
Qur’anic sciences combined with evidence from early Qur’anic manuscripts and modern paleographic studies. 
The findings indicate that the systematization of the Qur’an developed through a layered process involving oral 
and written traditions simultaneously, rather than a single act driven by political motives alone. The 
standardization of the manuscript during the caliphate of Uthman ibn Affan played a crucial role in 
maintaining the consistency of the consonantal text and textual structure. This discussion confirms that the 
stability of the Qur’anic text from the early period to the present is the result of a controlled and verified 
codification process.
 
PENDAHULUAN 

Al-Qur’an sebagai teks keagamaan utama dalam Islam memiliki sejarah penulisan yang 
berlangsung secara bertahap dan sistematis, meliputi fase pencatatan wahyu pada masa Nabi Muhammad, 
pengumpulan mushaf pada masa Khalifah Abu Bakar, serta standardisasi mushaf pada masa Khalifah 
Utsman bin Affan. Proses ini tidak hanya berkaitan dengan aspek material penulisan, seperti media tulis 
dan peran para penulis wahyu, tetapi juga mencerminkan interaksi erat antara transmisi lisan dan tulisan 
yang berjalan secara simultan. Oleh karena itu, sistemasi penulisan al-Qur’an menjadi fondasi penting 
dalam menjaga stabilitas teks yang diwariskan hingga masa kini. 

Dalam kajian keilmuan, pembahasan mengenai sejarah penulisan al-Qur’an terus berkembang 
seiring dengan keterlibatan disiplin ilmu seperti filologi, paleografi Arab, dan studi manuskrip Qur’ani. 
Pendekatan-pendekatan ini memungkinkan penelusuran aspek material dan tekstual mushaf awal, 
termasuk karakteristik ortografi, bentuk huruf, serta pola variasi penulisan. Dalam tradisi keilmuan Islam 
klasik, sistemasi mushaf dipahami sebagai proses yang terkontrol melalui mekanisme transmisi, verifikasi, 
dan kesepakatan kolektif para sahabat, khususnya dalam konteks standardisasi rasm pada masa Utsman 
bin Affan. 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received 1 November 2025 

Revised 20 November 2025 

Accepted 15 Desember 2025 

Available online 30 Desember 2025 
 

Kata Kunci: 
Penulisan al-qur’an, rasm utsmani, 
kodifikasi mushaf, filologi al-qur’an, 
sejarah teks. 
 

Keywords: 
Qur’anic writing, uthmanic rsam, 
mushaf codification, qur’anic 
philology, textual history. 
 
 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2022 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:nasroellah911@gmail.com
mailto:nasroellah911@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459  454 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Meskipun demikian, sebagian penelitian terdahulu cenderung memisahkan antara riwayat klasik 
Islam dan temuan filologis-manuskrip modern. Akibatnya, muncul kesenjangan metodologis dalam 
menjelaskan hubungan antara narasi tradisional tentang kodifikasi mushaf dan data material manuskrip 
awal al-Qur’an, seperti mushaf Hijazi dan palimpsest Ṣan‘ā’. Di sisi lain, beberapa kajian kritis modern 
memandang variasi dalam manuskrip awal sebagai indikasi dinamika redaksional sebelum standardisasi 
mushaf, sementara penelitian filologi Qur’ani kontemporer justru menegaskan bahwa variasi tersebut lebih 
berkaitan dengan praktik ortografi Arab pra-standar, bukan perubahan substansial terhadap struktur teks. 
Berdasarkan permasalahan tersebut, penelitian ini berupaya menjembatani perbedaan pendekatan antara 
tradisi keilmuan Islam klasik dan kajian filologis-manuskrip kontemporer. Rencana pemecahan masalah 
dilakukan melalui penggunaan pendekatan historis-filologis dengan menganalisis sumber-sumber klasik 
ilmu al-Qur’an secara kritis serta mengaitkannya dengan temuan manuskrip Qur’ani awal dan studi 
paleografi modern. Analisis ini difokuskan pada tiga fase kunci, yaitu pencatatan wahyu pada masa Nabi, 
pengumpulan mushaf pada masa Abu Bakar, dan standardisasi mushaf pada masa Utsman bin Affan. 
Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi secara komprehensif proses penulisan 
dan kodifikasi mushaf al-Qur’an serta menjelaskan bagaimana mekanisme transmisi, verifikasi, dan 
kanonisasi tersebut berkontribusi terhadap stabilitas teks al-Qur’an sejak periode awal hingga era 
kontemporer. 
 
METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan historis-filologis yang bertujuan 
merekonstruksi proses sistemasi penulisan dan kodifikasi al-Qur’an secara historis dan material. Data 
penelitian bersumber dari literatur klasik ilmu al-Qur’an yang membahas pencatatan wahyu, pengumpulan 
mushaf, dan standardisasi rasm, serta dari kajian filologis dan studi manuskrip al-Qur’an awal yang 
dikembangkan dalam penelitian kontemporer. Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan 
dengan menelaah secara kritis sumber-sumber tersebut dan mengidentifikasi informasi yang relevan 
dengan mekanisme transmisi, verifikasi, dan kanonisasi teks al-Qur’an. 

Analisis data dilakukan dengan mengombinasikan analisis historis dan filologis. Analisis historis 
digunakan untuk merekonstruksi tahapan sistemasi penulisan al-Qur’an berdasarkan riwayat klasik, 
sedangkan analisis filologis dan paleografis diterapkan untuk mengkaji karakteristik rasm, ortografi, dan 
variasi penulisan dalam manuskrip al-Qur’an awal. Selanjutnya, dilakukan analisis komparatif antara narasi 
klasik dan data material manuskrip untuk menilai tingkat konsistensi dan stabilitas teks al-Qur’an sejak 
periode awal Islam. Penelitian ini tidak menggunakan uji korelasi maupun analisis statistik kuantitatif, 
karena objek kajian berupa data tekstual dan historis yang bersifat kualitatif. Keabsahan analisis diperoleh 
melalui triangulasi sumber dengan membandingkan literatur klasik, temuan filologis modern, dan hasil 
kajian manuskrip Qur’ani kontemporer. 

Penulisan Wahyu pada Masa Nabi Muhammad SAW 

Proses penulisan wahyu pada masa Nabi Muhammad SAW merupakan fondasi utama bagi 
sistemasi penulisan al-Qur’an pada periode selanjutnya. Wahyu tidak hanya dihafal oleh para sahabat, 
tetapi juga dicatat secara sistematis oleh para kuttāb al-wahy, yaitu sahabat yang ditugaskan khusus untuk 
menuliskan ayat-ayat al-Qur’an. Sumber-sumber klasik mencatat bahwa di antara penulis wahyu terdapat 
Zayd bin Thābit, Ubayy bin Ka‘b, Ali bin Abi Ṭālib, dan Mu‘āwiyah bin Abī Sufyān (al-Suyūṭī t.t., 1:99–100). 

Keterangan ini menegaskan bahwa pencatatan wahyu bukan aktivitas sporadis, melainkan bagian 
dari manajemen penyampaian wahyu yang dilakukan secara terstruktur dengan melibatkan sahabat-
sahabat yang memiliki kompetensi literasi memadai. Media tulis yang digunakan pada periode tersebut 
beragam, seperti pelepah kurma, tulang belikat, kulit binatang, batu tipis, dan papan kayu. Al-Zarkasyī 
menjelaskan bahwa penggunaan media sederhana tersebut merupakan konsekuensi dari kondisi sosial dan 
material masyarakat Arab pada masa itu (al-Zarkasyī 1988, 1:236). 

Penjelasan ini menunjukkan bahwa tujuan penulisan wahyu pada masa Nabi bukanlah untuk 
menghasilkan satu mushaf komprehensif, melainkan untuk menyediakan rekaman tekstual pendukung 
yang melengkapi transmisi lisan. Dengan demikian, keterbatasan material tidak mengurangi validitas 
dokumentasi, karena fungsi utama pencatatan adalah verifikasi dan penguatan hafalan kolektif. 

Instruksi Nabi Muhammad SAW terkait penempatan ayat dan surah juga disebutkan secara 
konsisten dalam riwayat-riwayat klasik. Para penulis wahyu menuliskan ayat sesuai dengan perintah Nabi, 
baik terkait urutan ayat maupun penempatannya dalam surah tertentu (Ibn Abī Dāwūd 2002, 42–43). Hal 
ini menunjukkan adanya otoritas tekstual Nabi dalam menentukan struktur al-Qur’an, sehingga proses 
penyusunan mushaf pada masa selanjutnya tidak dapat dipahami semata sebagai tindakan administratif. 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459   455 
 

 

Nasrullah Habar / Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi 
Mushaf 

Kajian filologi Qur’ani modern memberikan dukungan empiris terhadap riwayat klasik tersebut. 
Déroche menunjukkan bahwa manuskrip Hijazi awal menampilkan karakter tulisan yang sederhana, belum 
bertitik, dan belum mengalami standardisasi ortografis secara penuh (Déroche 2019; Déroche 2020, 23–
41). Temuan ini menunjukkan kesesuaian antara kondisi material manuskrip awal dan praktik penulisan 
wahyu pada masa Nabi. 

Sinai menegaskan bahwa meskipun tidak ditemukan satu mushaf komprehensif pada masa Nabi, 
struktur dasar teks al-Qur’an telah mencapai tingkat stabilitas melalui kombinasi catatan parsial dan 
hafalan kolektif para sahabat (Sinai 2014; Sinai 2016, 90–115). Analisis ini memperkuat pandangan bahwa 
stabilitas teks al-Qur’an bukanlah hasil yang muncul secara tiba-tiba pada masa kodifikasi Abu Bakar atau 
standardisasi Utsman, melainkan proses berlapis yang telah berlangsung sejak periode nubuwwah melalui 
mekanisme verifikasi lisan dan tulisan secara simultan. 

Secara keseluruhan, fase penulisan wahyu pada masa Nabi Muhammad SAW menampilkan dua 
prinsip utama, yaitu integrasi erat antara transmisi lisan dan tulisan sebagai mekanisme verifikasi dua arah, 
serta keterlibatan langsung Nabi dalam menentukan susunan tekstual al-Qur’an. Kedua prinsip ini 
menunjukkan bahwa kodifikasi mushaf pada masa pasca Nabi merupakan kelanjutan dari sistem yang telah 
mapan, bukan proses yang mengubah struktur dasar teks al-Qur’an. 

Pengumpulan Mushaf pada Masa Abu Bakar 

Kematian sejumlah penghafal al-Qur’an dalam Perang Yamamah menjadi faktor penting yang 
mendorong dilakukannya pengumpulan mushaf secara resmi pada masa Khalifah Abu Bakar. Riwayat yang 
paling kuat berasal dari Zayd bin Thābit yang menyebutkan bahwa Umar bin al-Khaṭṭāb mengusulkan 
kodifikasi mushaf karena khawatir sebagian al-Qur’an hilang apabila para penghafal gugur (al-Suyūṭī t.t., 
1:99–101; al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ, Kitāb Faḍā’il al-Qur’ān). 

Riwayat ini menegaskan bahwa motivasi awal pengumpulan mushaf bukanlah keraguan terhadap 
stabilitas teks al-Qur’an, melainkan kekhawatiran terhadap terputusnya jalur transmisi lisan akibat kondisi 
sosial-politik pascawafat Nabi Muhammad SAW. Abu Bakar kemudian menugaskan Zayd bin Thābit sebagai 
ketua tim pengumpul mushaf dengan instruksi agar tidak ada ayat yang diterima kecuali disertai dua bentuk 
verifikasi, yaitu hafalan sahabat dan bukti tulisan yang ditulis di hadapan Nabi (Ibn Abī Dāwūd 2002, 43–
44). 

Metode ini menunjukkan adanya standar verifikasi ganda yang ketat yang mengintegrasikan 
transmisi lisan dan tulisan secara simultan. Standar tersebut mengindikasikan bahwa pengumpulan mushaf 
bukanlah penyusunan teks baru, melainkan konsolidasi terhadap materi tekstual yang telah mapan. Zayd 
bin Thābit sendiri menggambarkan tugas ini sebagai pekerjaan yang “lebih berat daripada memindahkan 
gunung,” sebuah pernyataan yang mencerminkan tingkat kehati-hatian tinggi dalam proses verifikasi, 
bukan karena ketidakstabilan teks, melainkan karena besarnya tanggung jawab religius dan legal yang 
diemban. 

Sumber klasik seperti Kitāb al-Maṣāḥif menjelaskan bahwa seluruh ayat yang berhasil dihimpun 
oleh Zayd berasal dari tulisan yang dibuat pada masa Nabi dan dikonfirmasi oleh para sahabat penghafal 
(Ibn Abī Dāwūd 2002, 45–46). Keterangan ini menolak anggapan bahwa proses pengumpulan mushaf 
menghasilkan komposisi baru, karena kodifikasi tersebut pada hakikatnya merupakan pengumpulan 
materi yang telah dikanonisasi secara de facto melalui instruksi tekstual Nabi dan praktik pembacaan 
kolektif para sahabat. 

Penelitian modern turut menguatkan kesimpulan tersebut. Sean Anthony dan Asma Hilali 
menegaskan bahwa fase pengumpulan mushaf pada masa Abu Bakar menyediakan fondasi bagi 
terbentuknya archetype mushaf yang kelak menjadi dasar bagi standardisasi Utsmani (Anthony 2020; Hilali 
2017). Fase ini menciptakan keseragaman struktural teks, meskipun variasi skrip dan ortografi masih 
mencerminkan karakteristik tulisan Arab awal yang belum distandardisasi sepenuhnya. 

Dengan demikian, pengumpulan mushaf pada masa Abu Bakar merupakan fase kritis dalam sejarah 
sistemasi penulisan al-Qur’an. Proses ini menunjukkan bahwa stabilitas teks al-Qur’an dijaga melalui 
metodologi verifikasi yang ketat, integrasi antara tradisi lisan dan tulisan, serta kehati-hatian kolektif 
komunitas sahabat. Fase ini sekaligus menyediakan dasar material yang kokoh bagi standardisasi rasm 
pada masa Khalifah Utsman bin Affan. 

 

 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459  456 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

 

Standardisasi Rasm Utsmani pada Masa Khalifah Utsman 

Latar Historis Munculnya Keperluan Standardisasi 

Perluasan wilayah Islam pada masa Khulafā’ al-Rāsyidīn membawa konsekuensi munculnya 
perbedaan bacaan di berbagai daerah, terutama di Syam dan Irak. Ibn Abī Dāwūd meriwayatkan peristiwa 
ketika Hudzaifah bin al-Yamān menyaksikan perselisihan bacaan dalam ekspedisi Armenia dan Azerbaijan, 
lalu mendesak Khalifah Utsman bin Affan untuk menyeragamkan mushaf agar umat tidak “berpecah seperti 
Yahudi dan Nasrani” (Ibn Abī Dāwūd 2002). Riwayat ini menunjukkan bahwa perbedaan bacaan telah 
mencapai tingkat yang berpotensi mengancam kesatuan umat. 

Al-Zarkasyī menambahkan bahwa perbedaan tersebut tidak semata-mata bersifat dialektal, 
melainkan juga bersumber dari mushaf-mushaf pribadi yang ditulis berdasarkan catatan individual para 
sahabat (al-Zarkasyī 1988). Hal ini menegaskan bahwa ancaman utama bukanlah keberagaman qirā’āt yang 
sah, melainkan variasi penulisan yang tidak terkendali. Dari perspektif akademik modern, Sinai mengamati 
bahwa ekspansi cepat pada masa Umar dan Utsman menyebabkan pertumbuhan komunitas Muslim 
melampaui kesiapan infrastruktur transmisinya, sehingga kebutuhan akan standardisasi tekstual menjadi 
mendesak (Sinai 2016). Kombinasi sumber klasik dan analisis modern ini menunjukkan bahwa 
standardisasi Utsmani merupakan langkah strategis untuk menjaga integritas teks dan persatuan umat. 

Pembentukan Tim Penyalin dan Penggunaan Mushaf Hafshah 

Menanggapi situasi tersebut, Utsman membentuk tim penyalin resmi yang dipimpin oleh Zayd bin 
Thābit, bersama Abdullah bin al-Zubayr, Sa‘īd bin al-‘Āṣ, dan Abdurrahman bin al-Hārith. Al-Suyūṭī 
mencatat bahwa tim ini bekerja dengan menggunakan mushaf Hafshah—hasil penghimpunan pada masa 
Abu Bakar—sebagai naskah induk (al-Suyūṭī t.t.). Penggunaan satu mushaf rujukan memastikan 
kesinambungan kodifikasi sekaligus otoritas tekstual. 

Al-Dānī menjelaskan bahwa penggunaan mushaf induk merupakan kunci untuk mencegah 
munculnya variasi ortografis di antara salinan resmi (al-Dānī 1999). Dari sudut pandang paleografi, Nabia 
Abbott menunjukkan bahwa pada pertengahan abad pertama Hijriah sistem tulisan Arab belum 
sepenuhnya distandardisasi, sehingga keberadaan satu naskah rujukan menjadi sangat penting untuk 
menjaga stabilitas penyalinan (Abbott 1939). Dengan demikian, kebijakan Utsman mencerminkan 
pemahaman teknis dan metodologis yang matang dalam menjaga kesinambungan dan konsistensi teks. 

Prinsip Penulisan dalam Rasm Utsmani 

Rasm Utsmani merepresentasikan bentuk ortografi Arab awal yang belum mengenal titik huruf 
(i‘jām) dan tanda vokal (syakl). Para ulama rasm kemudian mengklasifikasikan pola-pola penulisannya ke 
dalam beberapa kaidah utama, seperti ḥażf (pengguguran huruf), ziyādah (penambahan huruf), serta waṣl 
dan faṣl (penyambungan dan pemisahan kata). Ibn al-Jazarī memandang bahwa rasm Utsmani merupakan 
hasil ijtihad kolektif para penyalin yang bertujuan mempertahankan tradisi bacaan yang telah mapan, 
sehingga rasm tersebut tidak boleh diubah (Ibn al-Jazarī 1999). 

Kajian filologis modern memberikan dukungan empiris terhadap pandangan ini. Déroche 
menunjukkan bahwa manuskrip-manuskrip periode Umayyah memperlihatkan tingkat konsistensi rasm 
yang sangat tinggi, sehingga kecil kemungkinan bahwa pola ortografi tersebut merupakan hasil improvisasi 
(Déroche 2014). Van Putten menegaskan bahwa stabilitas ortografis mushaf-mushaf abad pertama dan 
kedua Hijriah menunjukkan keberadaan model tulisan baku yang berfungsi sebagai rujukan sentral (van 
Putten 2022). 

Kaidah-kaidah rasm, seperti ḥażf pada kata al-raḥmān yang ditulis tanpa alif, ziyādah alif pada kata 
mi’ah, serta praktik waṣl dan faṣl seperti penulisan ammā dan mimmā, sering dipandang sebagai 
ketidakteraturan visual. Namun, kajian filologis menunjukkan bahwa pola-pola tersebut memiliki logika 
internal yang konsisten dan mencerminkan tradisi ortografi Arab awal. Karena itu, rasm Utsmani dapat 
dipahami sebagai orthographic canon, yaitu kanon ejaan resmi yang dipertahankan dalam tradisi mushaf 
hingga masa kini. 

Distribusi Mushaf dan Penertiban Varian Bacaan 

Setelah proses penyalinan selesai, Utsman mengirimkan mushaf-mushaf resmi ke berbagai pusat 
Islam seperti Kufah, Basrah, Syam, Mekah, dan wilayah lainnya. Al-Bāqillānī menilai kebijakan ini sebagai 
upaya menjaga kemurnian bacaan dan mencegah berkembangnya bacaan lokal yang tidak sahih (al-



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459   457 
 

 

Nasrullah Habar / Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi 
Mushaf 

Bāqillānī 1993). Pada saat yang sama, mushaf-mushaf pribadi yang tidak sesuai dengan standar resmi 
ditertibkan untuk mencegah kebingungan di kalangan umat. 

Kajian modern menunjukkan bahwa mushaf-mushaf pribadi para sahabat memiliki tingkat 
heterogenitas yang tinggi dan tidak dimaksudkan sebagai standar publik. Sadeghi menegaskan bahwa 
kebijakan penertiban tersebut merupakan langkah pengendalian variasi tekstual, bukan tindakan 
destruktif terhadap wahyu (Sadeghi 2010). Dari sudut pandang filologi, fase ini menandai dimulainya 
kanonisasi ortografis, yaitu pembakuan satu sistem tulisan sebagai acuan bagi seluruh mushaf generasi 
berikutnya. 

Dampak Filologis dan Signifikansi Jangka Panjang 

Standardisasi Utsmani memberikan dampak jangka panjang terhadap stabilitas teks al-Qur’an. 
Manuskrip-manuskrip awal dari Birmingham, Topkapi, dan Sana’a menunjukkan tingkat kesesuaian  
tekstual yang sangat tinggi. Motzki menjelaskan bahwa jaringan transmisi awal Islam memiliki mekanisme 
kontrol yang ketat, sehingga variasi besar sulit bertahan (Motzki 2001). Van Putten juga menegaskan bahwa 
rasm Utsmani menjadi tulang punggung penyalinan mushaf hingga era modern dengan perubahan yang 
sangat terbatas dan tidak menyentuh struktur tekstual (van Putten 2022). 

Dalam konteks kontemporer, rasm Utsmani menjadi dasar bagi Mushaf Madinah, Mushaf Standar 
Indonesia, serta berbagai mushaf digital. Dengan demikian, kebijakan standardisasi pada masa Khalifah 
Utsman memiliki signifikansi filologis jangka panjang yang terus membentuk cara umat Islam berinteraksi 
dengan teks al-Qur’an hingga hari ini. 

Sistemasi Penulisan Mushaf Pasca-‘Utsmānī hingga Era Kontemporer 

Setelah standardisasi rasm ‘Utsmānī, mushaf Al-Qur’an terus mengalami proses sistemasi yang 
mencakup penyebaran regional, adaptasi pedagogis, modernisasi percetakan, dan digitalisasi. Perjalanan 
ini menunjukkan kesinambungan tradisi filologis yang dimulai sejak abad pertama Hijriah, sekaligus 
respons terhadap tantangan teknologi dan kebutuhan umat Muslim global di masa kini. Penyebaran mushaf 
secara geografis tidak hanya memastikan keseragaman bacaan, tetapi juga memfasilitasi pendidikan Al-
Qur’an, menjaga kohesi sosial, dan membentuk identitas keagamaan di berbagai wilayah Islam. Selain itu, 
pengawasan qārī’ resmi dan mekanisme pentashihan lokal menekankan pentingnya verifikasi yang 
konsisten di setiap generasi. 

Penyebaran Mushaf Pasca-‘Utsmānī 

Setelah ‘Utsmān, salinan mushaf resmi dikirim ke kota-kota penting seperti Kufah, Basrah, Syam, 
dan Mekah, masing-masing disertai qārī’ resmi untuk membimbing bacaan. Al-Bāqillānī mencatat bahwa 
meskipun terdapat variasi minor di beberapa wilayah, konsistensi rasm tetap terjaga dalam transmisi 
mushaf (al-Bāqillānī, al-Intiṣār li al-Qur’ān, Bag. I, Bab Penyebaran Mushaf). Harald Motzki menekankan 
bahwa kontrol ketat terhadap transmisi teks awal menjamin stabilitas rasm ‘Utsmānī sepanjang beberapa 
generasi (Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence, 2002). Selain itu, mekanisme pengawasan lokal di 
masjid dan madrasah memungkinkan setiap mushaf yang disalin di daerah tertentu tetap sesuai dengan 
standar, sehingga integritas teks Al-Qur’an dapat terjaga tanpa menghilangkan fleksibilitas untuk adaptasi 
pendidikan lokal. 

Mushaf Standar Modern: Mushaf al-Madīnah dan Standarisasi Negara 

Pada abad ke-20, kebutuhan akan mushaf yang seragam secara global memunculkan proyek 
Mushaf al-Madīnah yang dikembangkan oleh Majma‘ al-Malik Fahd li Ṭibā‘at al-Muṣḥaf al-Sharīf. Mushaf ini 
menggunakan rasm ‘Utsmānī versi al-Dānī dan menjadi rujukan internasional bagi pendidikan, percetakan, 
dan penelitian filologis (Déroche, Qur’ans of the Umayyads, 2020). Mushaf al-Madīnah menekankan 
konsistensi ortografi, tanda baca, dan pemisahan kata, sehingga memudahkan distribusi mushaf yang 
seragam di seluruh dunia Muslim. 

Di Indonesia, Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an (LPMQ) sejak 1984 mengembangkan Pedoman 
Rasm Utsmani Indonesia, yang memadukan tradisi rasm klasik dengan kebutuhan pendidikan nasional dan 
variasi regional (LPMQ, Pedoman Rasm Utsmani Indonesia, 1984). Azyumardi Azra menyatakan bahwa 
pendekatan ini menjadikan Indonesia sebagai salah satu negara dengan kontrol mushaf paling ketat, baik 
dalam percetakan maupun pentashihan (Azra, The Transmission of the Qur’an in the Indonesian Archipelago, 
2008). Mekanisme berjenjang ini mencakup proses penelaahan naskah, percetakan, dan distribusi, sehingga 
mushaf yang diterbitkan memenuhi standar global sekaligus sesuai dengan konteks lokal. 

 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459  458 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Digitalisasi Mushaf dan Transkripsi Komputasional 

Memasuki abad ke-21, mushaf Al-Qur’an mulai didigitalisasi melalui berbagai proyek seperti Tanzil 
Project, Qur’an.com, dan Mushaf Madinah digital. Digitalisasi ini memungkinkan reproduksi presisi huruf, 
ligatur, dan tanda baca, sekaligus membuka ruang pelacakan dan verifikasi varian secara komputasional 
(Tanzil Project, The Qur’an Browser and Digital Mushaf Standards, 2016). Nicolai Sinai dan Behnam Sadeghi 
menekankan bahwa digitalisasi memperluas penelitian filologis dengan memungkinkan perbandingan 
lintas-manuskrip secara cepat dan sistematis (Sinai, The Qur’an: A Historical-Critical Introduction, 2016; 
Sadeghi & Zadeh, The Codex of a Companion of the Prophet, 2015). Dengan teknologi ini, umat Muslim dan 
peneliti di seluruh dunia dapat mengakses mushaf resmi, memverifikasi rasm, dan membandingkan 
manuskrip tanpa harus hadir secara fisik di perpustakaan atau museum. 

Kajian Manuskrip Kontemporer dan Tantangan Paleografi 

Penemuan fragmen manuskrip kuno, termasuk Ṣan‘ā’ Palimpsest dan fragmen Birmingham, 
menunjukkan adanya varian minor yang tetap berada dalam koridor qirā’āt sahihah. Studi Marijn van 
Putten mengungkapkan bahwa variasi tersebut tidak menentang prinsip rasm ‘Utsmānī, melainkan 
memberikan wawasan tambahan tentang praktik ortografi awal Al-Qur’an (van Putten, Quranic Arabic and 
the Early Orthography, 2022). Penelitian paleografi modern—termasuk analisis tinta, lapisan naskah, dan 
bentuk aksara—memungkinkan rekonstruksi sejarah tekstual yang sebelumnya sulit dilakukan (Abbott, 
The Rise of the North Arabic Script, 2002). Temuan ini menegaskan tingginya stabilitas rasm ‘Utsmānī sejak 
abad pertama Hijriah, sekaligus pentingnya pendekatan ilmiah modern dalam kajian manuskrip klasik. 

Implikasi Global terhadap Pendidikan, Percetakan, dan Otoritas Mushaf 

Rasm ‘Utsmānī kini menjadi standar internasional dalam percetakan mushaf. Lembaga-lembaga 
seperti Majma‘ al-Malik Fahd, LPMQ, al-Azhar, dan Dār al-Maṣāḥif Mesir memiliki otoritas dalam 
memvalidasi mushaf resmi sesuai standar rasm dan dabṭ yang diterima secara global. Hampir seluruh 
lembaga tahfiz, pesantren, dan madrasah di dunia Islam mengadopsi mushaf berstandar ‘Utsmānī, baik dari 
sisi rasm, tanda baca, maupun waqaf. Standar ini tidak hanya menjamin konsistensi teks, tetapi juga 
memfasilitasi keseragaman pendidikan Al-Qur’an lintas generasi dan wilayah, serta mendukung penelitian 
komparatif, penerjemahan, dan digitalisasi global. 

Kesinambungan dan Relevansi Rasm Utsmani 

Perjalanan sistemasi mushaf pasca-‘Utsmani hingga era kontemporer menunjukkan 
kesinambungan yang konsisten dalam tradisi penulisan dan penyebaran Al-Qur’an. Dari penyebaran 
mushaf awal ke kota-kota penting, pembentukan mekanisme pengawasan qārī’ resmi, hingga modernisasi 
percetakan dan digitalisasi, rasm ‘Utsmani tetap menjadi fondasi utama yang menjamin stabilitas teks. 
Penemuan manuskrip kuno seperti fragmen Ṣan‘ā’ dan Birmingham, meskipun menampilkan varian minor, 
justru memperkuat bukti bahwa rasm ‘Utsmani telah berhasil mempertahankan integritas teks sejak abad 
pertama Hijriah (van Putten, Quranic Arabic and the Early Orthography, 2022; Abbott, The Rise of the North 
Arabic Script, 2002). 

Standarisasi modern, seperti Mushaf al-Madīnah dan Pedoman Rasm Utsmani Indonesia, 
memastikan keseragaman teks di berbagai wilayah dan lembaga pendidikan, sekaligus memfasilitasi 
distribusi global yang akurat (Déroche, Qur’ans of the Umayyads, 2020; LPMQ, Pedoman Rasm Utsmani 
Indonesia, 1984). Digitalisasi mushaf menambah dimensi baru dalam transmisi Al-Qur’an, karena 
memungkinkan verifikasi lintas-manuskrip dan penelitian filologis yang lebih presisi tanpa mengubah 
fondasi rasm klasik (Tanzil Project, The Qur’an Browser and Digital Mushaf Standards, 2016; Sinai, The 
Qur’an: A Historical-Critical Introduction, 2016; Sadeghi & Zadeh, The Codex of a Companion of the Prophet, 
2015). Dengan demikian, rasm ‘Utsmani tidak hanya berfungsi sebagai simbol historis dan teologis, tetapi 
juga sebagai instrumen ilmiah dan praktis yang relevan bagi pendidikan, percetakan, dan penelitian Al-
Qur’an di era modern. 

Keseluruhan evolusi ini menegaskan bahwa proses standardisasi yang dimulai pada masa Khalifah 
‘Utsman bin ‘Affan memiliki dampak jangka panjang yang melampaui batas geografis dan temporal, 
menjadikan Al-Qur’an sebagai teks yang stabil, terpercaya, dan adaptif terhadap perkembangan ilmu 
pengetahuan dan teknologi. 

 

 

 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459   459 
 

 

Nasrullah Habar / Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi 
Mushaf 

Kesimpulan 

Penelitian ini menegaskan bahwa sistemasi penulisan Al-Qur’an merupakan proses berlapis yang 
dimulai sejak masa Nabi Muhammad, berlanjut pada kodifikasi awal pada masa Abu Bakar, hingga mencapai 
bentuk standardisasi rasm ‘Utsmani pada masa Khalifah ‘Utsman bin ‘Affan. Standardisasi ini tidak hanya 
berfungsi menjaga konsistensi teks, tetapi juga mengamankan integritas teologis dan sosial umat Islam. 

Pasca-‘Utsmani, rasm ‘Utsmani tetap menjadi acuan utama dalam penyebaran mushaf, adaptasi 
pendidikan, percetakan modern, dan digitalisasi. Penemuan manuskrip kuno serta kajian filologis 
kontemporer memperkuat bukti stabilitas rasm sejak abad pertama Hijriah, sementara standarisasi 
modern—termasuk Mushaf al-Madīnah dan Pedoman Rasm Utsmani Indonesia—memastikan keseragaman 
teks di berbagai lembaga pendidikan dan percetakan global (Déroche, 2020; LPMQ, 1984). Digitalisasi dan 
teknologi komputasional semakin memperluas akses, verifikasi, dan penelitian teks Al-Qur’an, sehingga 
rasm ‘Utsmani tetap relevan dan fungsional di era kontemporer (Tanzil Project, 2016; Sinai, 2016). 

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa transmisi, verifikasi, dan kanonisasi teks 
Al-Qur’an merupakan tradisi berkelanjutan yang mengintegrasikan prinsip historis, filologis, dan teknologi 
modern untuk menjaga konsistensi dan keberlanjutan teks suci. 

 

REFERENCES 

Abbott, N. (2002). The rise of the North Arabic script. Chicago: University of Chicago Press. 
Al-Bāqillānī. (1989). Al-intiṣār li al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Fikr. 
Al-Dānī. (1970). Al-muqni‘ fī rasm al-maṣāḥif. Cairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 
Al-Kisā’ī. (2005). Kitāb al-qirā’āt wa al-maṣāḥif. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Qāḍī ‘Abd al-Jabbār. (1992). Al-nuqat fī i‘jāz al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Suyūṭī. (n.d.). Al-itqān fī ‘ulūm al-Qur’ān. Cairo: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Zarkashī. (2000). Al-burhān fī ‘ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Fikr. 
Azra, A. (2008). The transmission of the Qur’an in the Indonesian archipelago. Jakarta: Kompas. 
Déroche, F. (2012). Manuscripts of the Qur’an in the world of Islam. Cambridge: Cambridge University Press. 
Déroche, F. (2020). Qur’ans of the Umayyads: A first overview. Leiden: Brill. 
Duri, A. A. (2013). The development of Arabic scripts and its impact on Qur’anic texts. Cairo: Al-Azhar Press. 
Ibn Abī Dāwūd. (1984). Kitāb al-maṣāḥif (M. M. al-A‘ẓamī, Ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ibn al-Jazarī. (1985). Al-nashr fī al-qirā’āt al-‘ashr. Damascus: Dār al-Qalam. 
Lings, M. (2006). Muhammad: His life based on the earliest sources. Rochester, VT: Inner Traditions. 
LPMQ. (1984). Pedoman rasm Utsmani Indonesia. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 
Motzki, H. (2002). The origins of Islamic jurisprudence. Leiden: Brill. 
Motzki, H. (2010). The Qur’an and early Islamic textual transmission. Leiden: Brill. 
Putten, M. van. (2022). Quranic Arabic and the early orthography. Leiden: Brill. 
Sadeghi, B. (2018). The codex of a companion of the Prophet: Variants and verification. Leiden: Brill. 
Sadeghi, B., & Zadeh, M. (2015). The codex of a companion of the Prophet. Leiden: Brill. 
Sells, M. (2011). Approaching the Qur’an: The early revelations. Ashland, OR: White Cloud Press. 
Sinai, N. (2014). Qur’anic paleography: Studies on early manuscripts. Berlin: De Gruyter. 
Sinai, N. (2016). The Qur’an: A historical-critical introduction. London: Routledge. 
Tanzil Project. (2016). The Qur’an browser and digital mushaf standards. Retrieved from https://tanzil.net 

 

https://tanzil.net/

