Jurnal Pendidikan Agama Islam

E-ISSN : 2828-2337
Open Access: https:

journal.uniga.ac.id/index.ph:

VRN PEROIDIERN JGKH AR

PAl/issue/archive

Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas

Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi Mushaf
Nasrullah Habar?, Halimah Basri2, Aisyah Arsyad3

1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

*Corresponding author: nasroellah911@gmail.com

ARTICLE INFO

ABSTRAK

Article history:

Received 1 November 2025
Revised 20 November 2025
Accepted 15 Desember 2025
Available online 30 Desember 2025

Kata Kunci:
Penulisan al-qur’an, rasm utsmani,
kodifikasi mushaf, filologi al-qur’an,
sejarah teks.

Keywords:
Qur’anic writing, uthmanic rsam,
mushaf  codification, qur’anic

philology, textual history.

Artikel ini membahas sistemasi penulisan al-Qur’an dengan menelaah
proses pencatatan wahyu, pengumpulan mushaf, dan standardisasi rasm
dalam kaitannya dengan stabilitas teks al-Qur’an. Penelitian ini bertujuan
merekonstruksi mekanisme transmisi, verifikasi, dan kanonisasi teks al-
Qur’an dengan mempertemukan riwayat klasik Islam dan kajian filologis-
manuskrip kontemporer. Metode yang digunakan adalah pendekatan
historis-filologis melalui analisis sumber-sumber klasik ilmu al-Qur’an
serta temuan manuskrip Qur’ani awal dan studi paleografi modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa sistemasi penulisan al-Qur’an berlangsung
secaraberlapis dengan melibatkan tradisi lisan dan tulisan secara simultan,
bukan sebagai tindakan tunggal yang bersifat politis semata. Standardisasi

mushaf pada masa Khalifah Utsman bin Affan terbukti berperan penting
dalam menjaga konsistensi rasm dan struktur tekstual. Pembahasan ini
menegaskan bahwa stabilitas teks al-Qur’an sejak periode awal hingga
masa kini merupakan hasil dari proses kodifikasi yang terkontrol dan
terverifikasi.

ABSTRACT

This article examines the systematization of the writing of the Qur'an by
analyzing the processes of revelation recording, manuscript compilation, and
the standardization of the consonantal text in relation to the stability of the
Qur’anic text. The study aims to reconstruct the mechanisms of transmission, verification, and canonization of
the Qur’an by integrating classical Islamic accounts with contemporary philological and manuscript studies.
This research employs a historical and philological approach through the analysis of classical sources on
Qur’anic sciences combined with evidence from early Qur’anic manuscripts and modern paleographic studies.
The findings indicate that the systematization of the Qur’an developed through a layered process involving oral
and written traditions simultaneously, rather than a single act driven by political motives alone. The
standardization of the manuscript during the caliphate of Uthman ibn Affan played a crucial role in
maintaining the consistency of the consonantal text and textual structure. This discussion confirms that the
stability of the Qur’anic text from the early period to the present is the result of a controlled and verified
codification process.

N0

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2022 by Author. Published by
Universitas Garut.

PENDAHULUAN

Al-Qur'an sebagai teks keagamaan utama dalam Islam memiliki sejarah penulisan yang
berlangsung secara bertahap dan sistematis, meliputi fase pencatatan wahyu pada masa Nabi Muhammad,
pengumpulan mushaf pada masa Khalifah Abu Bakar, serta standardisasi mushaf pada masa Khalifah
Utsman bin Affan. Proses ini tidak hanya berkaitan dengan aspek material penulisan, seperti media tulis
dan peran para penulis wahyu, tetapi juga mencerminkan interaksi erat antara transmisi lisan dan tulisan
yang berjalan secara simultan. Oleh karena itu, sistemasi penulisan al-Qur’an menjadi fondasi penting
dalam menjaga stabilitas teks yang diwariskan hingga masa kini.

Dalam kajian keilmuan, pembahasan mengenai sejarah penulisan al-Qur’an terus berkembang
seiring dengan Kketerlibatan disiplin ilmu seperti filologi, paleografi Arab, dan studi manuskrip Qur’ani.
Pendekatan-pendekatan ini memungkinkan penelusuran aspek material dan tekstual mushaf awal,
termasuk karakteristik ortografi, bentuk huruf, serta pola variasi penulisan. Dalam tradisi keilmuan Islam
klasik, sistemasi mushaf dipahami sebagai proses yang terkontrol melalui mekanisme transmisi, verifikasi,
dan kesepakatan kolektif para sahabat, khususnya dalam konteks standardisasi rasm pada masa Utsman
bin Affan.

*Corresponding author

E-mail addresses: nasroellah911@gmail.com (Nasrullah Habar)


https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:nasroellah911@gmail.com
mailto:nasroellah911@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459 454

Meskipun demikian, sebagian penelitian terdahulu cenderung memisahkan antara riwayat klasik
Islam dan temuan filologis-manuskrip modern. Akibatnya, muncul kesenjangan metodologis dalam
menjelaskan hubungan antara narasi tradisional tentang kodifikasi mushaf dan data material manuskrip
awal al-Qur’an, seperti mushaf Hijazi dan palimpsest San‘a’. Di sisi lain, beberapa kajian kritis modern
memandang variasi dalam manuskrip awal sebagai indikasi dinamika redaksional sebelum standardisasi
mushaf, sementara penelitian filologi Qur’ani kontemporer justru menegaskan bahwa variasi tersebut lebih
berkaitan dengan praktik ortografi Arab pra-standar, bukan perubahan substansial terhadap struktur teks.
Berdasarkan permasalahan tersebut, penelitian ini berupaya menjembatani perbedaan pendekatan antara
tradisi keilmuan Islam klasik dan kajian filologis-manuskrip kontemporer. Rencana pemecahan masalah
dilakukan melalui penggunaan pendekatan historis-filologis dengan menganalisis sumber-sumber klasik
ilmu al-Qur’an secara kritis serta mengaitkannya dengan temuan manuskrip Qur'ani awal dan studi
paleografi modern. Analisis ini difokuskan pada tiga fase kunci, yaitu pencatatan wahyu pada masa Nabi,
pengumpulan mushaf pada masa Abu Bakar, dan standardisasi mushaf pada masa Utsman bin Affan.
Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk merekonstruksi secara komprehensif proses penulisan
dan kodifikasi mushaf al-Qur'an serta menjelaskan bagaimana mekanisme transmisi, verifikasi, dan
kanonisasi tersebut berkontribusi terhadap stabilitas teks al-Qur’an sejak periode awal hingga era
kontemporer.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan historis-filologis yang bertujuan
merekonstruksi proses sistemasi penulisan dan kodifikasi al-Qur’an secara historis dan material. Data
penelitian bersumber dari literatur klasik ilmu al-Qur’an yang membahas pencatatan wahyu, pengumpulan
mushaf, dan standardisasi rasm, serta dari kajian filologis dan studi manuskrip al-Qur’an awal yang
dikembangkan dalam penelitian kontemporer. Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan
dengan menelaah secara kritis sumber-sumber tersebut dan mengidentifikasi informasi yang relevan
dengan mekanisme transmisi, verifikasi, dan kanonisasi teks al-Qur’an.

Analisis data dilakukan dengan mengombinasikan analisis historis dan filologis. Analisis historis
digunakan untuk merekonstruksi tahapan sistemasi penulisan al-Qur'an berdasarkan riwayat klasik,
sedangkan analisis filologis dan paleografis diterapkan untuk mengkaji karakteristik rasm, ortografi, dan
variasi penulisan dalam manuskrip al-Qur’an awal. Selanjutnya, dilakukan analisis komparatif antara narasi
klasik dan data material manuskrip untuk menilai tingkat konsistensi dan stabilitas teks al-Qur’an sejak
periode awal Islam. Penelitian ini tidak menggunakan uji korelasi maupun analisis statistik kuantitatif,
karena objek kajian berupa data tekstual dan historis yang bersifat kualitatif. Keabsahan analisis diperoleh
melalui triangulasi sumber dengan membandingkan literatur klasik, temuan filologis modern, dan hasil
kajian manuskrip Qur’ani kontemporer.

Penulisan Wahyu pada Masa Nabi Muhammad SAW

Proses penulisan wahyu pada masa Nabi Muhammad SAW merupakan fondasi utama bagi
sistemasi penulisan al-Qur’an pada periode selanjutnya. Wahyu tidak hanya dihafal oleh para sahabat,
tetapi juga dicatat secara sistematis oleh para kuttab al-wahy, yaitu sahabat yang ditugaskan khusus untuk
menuliskan ayat-ayat al-Qur’an. Sumber-sumber klasik mencatat bahwa di antara penulis wahyu terdapat
Zayd bin Thabit, Ubayy bin Ka‘b, Ali bin Abi Talib, dan Mu‘awiyah bin Abi Sufyan (al-Suyuti t.t,, 1:99-100).

Keterangan ini menegaskan bahwa pencatatan wahyu bukan aktivitas sporadis, melainkan bagian
dari manajemen penyampaian wahyu yang dilakukan secara terstruktur dengan melibatkan sahabat-
sahabat yang memiliki kompetensi literasi memadai. Media tulis yang digunakan pada periode tersebut
beragam, seperti pelepah kurma, tulang belikat, kulit binatang, batu tipis, dan papan kayu. Al-Zarkasyi
menjelaskan bahwa penggunaan media sederhana tersebut merupakan konsekuensi dari kondisi sosial dan
material masyarakat Arab pada masa itu (al-Zarkasy1 1988, 1:236).

Penjelasan ini menunjukkan bahwa tujuan penulisan wahyu pada masa Nabi bukanlah untuk
menghasilkan satu mushaf komprehensif, melainkan untuk menyediakan rekaman tekstual pendukung
yang melengkapi transmisi lisan. Dengan demikian, keterbatasan material tidak mengurangi validitas
dokumentasi, karena fungsi utama pencatatan adalah verifikasi dan penguatan hafalan kolektif.

Instruksi Nabi Muhammad SAW terkait penempatan ayat dan surah juga disebutkan secara
konsisten dalam riwayat-riwayat klasik. Para penulis wahyu menuliskan ayat sesuai dengan perintah Nabi,
baik terkait urutan ayat maupun penempatannya dalam surah tertentu (Ibn Abi Dawad 2002, 42-43). Hal
ini menunjukkan adanya otoritas tekstual Nabi dalam menentukan struktur al-Qur’an, sehingga proses
penyusunan mushaf pada masa selanjutnya tidak dapat dipahami semata sebagai tindakan administratif.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459 455

Kajian filologi Qur’ani modern memberikan dukungan empiris terhadap riwayat klasik tersebut.
Déroche menunjukkan bahwa manuskrip Hijazi awal menampilkan karakter tulisan yang sederhana, belum
bertitik, dan belum mengalami standardisasi ortografis secara penuh (Déroche 2019; Déroche 2020, 23-
41). Temuan ini menunjukkan kesesuaian antara kondisi material manuskrip awal dan praktik penulisan
wahyu pada masa Nabi.

Sinai menegaskan bahwa meskipun tidak ditemukan satu mushaf komprehensif pada masa Nabi,
struktur dasar teks al-Qur’an telah mencapai tingkat stabilitas melalui kombinasi catatan parsial dan
hafalan kolektif para sahabat (Sinai 2014; Sinai 2016, 90-115). Analisis ini memperkuat pandangan bahwa
stabilitas teks al-Qur’an bukanlah hasil yang muncul secara tiba-tiba pada masa kodifikasi Abu Bakar atau
standardisasi Utsman, melainkan proses berlapis yang telah berlangsung sejak periode nubuwwah melalui
mekanisme verifikasi lisan dan tulisan secara simultan.

Secara keseluruhan, fase penulisan wahyu pada masa Nabi Muhammad SAW menampilkan dua
prinsip utama, yaitu integrasi erat antara transmisi lisan dan tulisan sebagai mekanisme verifikasi dua arah,
serta keterlibatan langsung Nabi dalam menentukan susunan tekstual al-Qur’an. Kedua prinsip ini
menunjukkan bahwa kodifikasi mushaf pada masa pasca Nabi merupakan kelanjutan dari sistem yang telah
mapan, bukan proses yang mengubah struktur dasar teks al-Qur’an.

Pengumpulan Mushaf pada Masa Abu Bakar

Kematian sejumlah penghafal al-Qur'an dalam Perang Yamamah menjadi faktor penting yang
mendorong dilakukannya pengumpulan mushaf secara resmi pada masa Khalifah Abu Bakar. Riwayat yang
paling kuat berasal dari Zayd bin Thabit yang menyebutkan bahwa Umar bin al-Khattab mengusulkan
kodifikasi mushaf karena khawatir sebagian al-Qur’an hilang apabila para penghafal gugur (al-Suyuti t.t.,
1:99-101; al-Bukhari, Sahih, Kitab Fada’il al-Qur’an).

Riwayat ini menegaskan bahwa motivasi awal pengumpulan mushaf bukanlah keraguan terhadap
stabilitas teks al-Qur’an, melainkan kekhawatiran terhadap terputusnya jalur transmisi lisan akibat kondisi
sosial-politik pascawafat Nabi Muhammad SAW. Abu Bakar kemudian menugaskan Zayd bin Thabit sebagai
ketua tim pengumpul mushaf dengan instruksi agar tidak ada ayat yang diterima kecuali disertai dua bentuk
verifikasi, yaitu hafalan sahabat dan bukti tulisan yang ditulis di hadapan Nabi (Ibn Abi Dawud 2002, 43 -
44).

Metode ini menunjukkan adanya standar verifikasi ganda yang ketat yang mengintegrasikan
transmisi lisan dan tulisan secara simultan. Standar tersebut mengindikasikan bahwa pengumpulan mushaf
bukanlah penyusunan teks baru, melainkan konsolidasi terhadap materi tekstual yang telah mapan. Zayd
bin Thabit sendiri menggambarkan tugas ini sebagai pekerjaan yang “lebih berat daripada memindahkan
gunung,” sebuah pernyataan yang mencerminkan tingkat kehati-hatian tinggi dalam proses verifikasi,
bukan karena ketidakstabilan teks, melainkan karena besarnya tanggung jawab religius dan legal yang
diemban.

Sumber klasik seperti Kitab al-Masahif menjelaskan bahwa seluruh ayat yang berhasil dihimpun
oleh Zayd berasal dari tulisan yang dibuat pada masa Nabi dan dikonfirmasi oleh para sahabat penghafal
(Ibn Abi Dawid 2002, 45-46). Keterangan ini menolak anggapan bahwa proses pengumpulan mushaf
menghasilkan komposisi baru, karena kodifikasi tersebut pada hakikatnya merupakan pengumpulan
materi yang telah dikanonisasi secara de facto melalui instruksi tekstual Nabi dan praktik pembacaan
kolektif para sahabat.

Penelitian modern turut menguatkan kesimpulan tersebut. Sean Anthony dan Asma Hilali
menegaskan bahwa fase pengumpulan mushaf pada masa Abu Bakar menyediakan fondasi bagi
terbentuknya archetype mushaf yang kelak menjadi dasar bagi standardisasi Utsmani (Anthony 2020; Hilali
2017). Fase ini menciptakan keseragaman struktural teks, meskipun variasi skrip dan ortografi masih
mencerminkan karakteristik tulisan Arab awal yang belum distandardisasi sepenuhnya.

Dengan demikian, pengumpulan mushaf pada masa Abu Bakar merupakan fase kritis dalam sejarah
sistemasi penulisan al-Qur’an. Proses ini menunjukkan bahwa stabilitas teks al-Qur’an dijaga melalui
metodologi verifikasi yang ketat, integrasi antara tradisi lisan dan tulisan, serta kehati-hatian kolektif
komunitas sahabat. Fase ini sekaligus menyediakan dasar material yang kokoh bagi standardisasi rasm
pada masa Khalifah Utsman bin Affan.

Nasrullah Habar / Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi
Mushaf



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459 456

Standardisasi Rasm Utsmani pada Masa Khalifah Utsman
Latar Historis Munculnya Keperluan Standardisasi

Perluasan wilayah Islam pada masa Khulafd’ al-Rasyidin membawa konsekuensi munculnya
perbedaan bacaan di berbagai daerah, terutama di Syam dan Irak. Ibn Abi Dawid meriwayatkan peristiwa
ketika Hudzaifah bin al-Yaman menyaksikan perselisihan bacaan dalam ekspedisi Armenia dan Azerbaijan,
lalu mendesak Khalifah Utsman bin Affan untuk menyeragamkan mushaf agar umat tidak “berpecah seperti
Yahudi dan Nasrani” (Ibn Abi Dawid 2002). Riwayat ini menunjukkan bahwa perbedaan bacaan telah
mencapai tingkat yang berpotensi mengancam kesatuan umat.

Al-Zarkasyl menambahkan bahwa perbedaan tersebut tidak semata-mata bersifat dialektal,
melainkan juga bersumber dari mushaf-mushaf pribadi yang ditulis berdasarkan catatan individual para
sahabat (al-Zarkasy1 1988). Hal ini menegaskan bahwa ancaman utama bukanlah keberagaman qira’at yang
sah, melainkan variasi penulisan yang tidak terkendali. Dari perspektif akademik modern, Sinai mengamati
bahwa ekspansi cepat pada masa Umar dan Utsman menyebabkan pertumbuhan komunitas Muslim
melampaui kesiapan infrastruktur transmisinya, sehingga kebutuhan akan standardisasi tekstual menjadi
mendesak (Sinai 2016). Kombinasi sumber klasik dan analisis modern ini menunjukkan bahwa
standardisasi Utsmani merupakan langkah strategis untuk menjaga integritas teks dan persatuan umat.

Pembentukan Tim Penyalin dan Penggunaan Mushaf Hafshah

Menanggapi situasi tersebut, Utsman membentuk tim penyalin resmi yang dipimpin oleh Zayd bin
Thabit, bersama Abdullah bin al-Zubayr, Sa‘id bin al-‘As, dan Abdurrahman bin al-Harith. Al-Suyuti
mencatat bahwa tim ini bekerja dengan menggunakan mushaf Hafshah—hasil penghimpunan pada masa
Abu Bakar—sebagai naskah induk (al-Suyuti tt.). Penggunaan satu mushaf rujukan memastikan
kesinambungan kodifikasi sekaligus otoritas tekstual.

Al-Dan1 menjelaskan bahwa penggunaan mushaf induk merupakan kunci untuk mencegah
munculnya variasi ortografis di antara salinan resmi (al-Dani 1999). Dari sudut pandang paleografi, Nabia
Abbott menunjukkan bahwa pada pertengahan abad pertama Hijriah sistem tulisan Arab belum
sepenuhnya distandardisasi, sehingga keberadaan satu naskah rujukan menjadi sangat penting untuk
menjaga stabilitas penyalinan (Abbott 1939). Dengan demikian, kebijakan Utsman mencerminkan
pemahaman teknis dan metodologis yang matang dalam menjaga kesinambungan dan konsistensi teks.

Prinsip Penulisan dalam Rasm Utsmani

Rasm Utsmani merepresentasikan bentuk ortografi Arab awal yang belum mengenal titik huruf
(ijam) dan tanda vokal (syakl). Para ulama rasm kemudian mengklasifikasikan pola-pola penulisannya ke
dalam beberapa kaidah utama, seperti hazf (pengguguran huruf), ziyadah (penambahan huruf), serta wasl
dan fasl (penyambungan dan pemisahan kata). Ibn al-Jazart memandang bahwa rasm Utsmani merupakan
hasil ijtihad kolektif para penyalin yang bertujuan mempertahankan tradisi bacaan yang telah mapan,
sehingga rasm tersebut tidak boleh diubah (Ibn al-Jazari 1999).

Kajian filologis modern memberikan dukungan empiris terhadap pandangan ini. Déroche
menunjukkan bahwa manuskrip-manuskrip periode Umayyah memperlihatkan tingkat konsistensi rasm
yang sangat tinggi, sehingga kecil kemungkinan bahwa pola ortografi tersebut merupakan hasil improvisasi
(Déroche 2014). Van Putten menegaskan bahwa stabilitas ortografis mushaf-mushaf abad pertama dan
kedua Hijriah menunjukkan keberadaan model tulisan baku yang berfungsi sebagai rujukan sentral (van
Putten 2022).

Kaidah-kaidah rasm, seperti hazf pada kata al-rahman yang ditulis tanpa alif, ziyadah alif pada kata
mi’ah, serta praktik wasl dan fasl seperti penulisan amma dan mimma, sering dipandang sebagai
ketidakteraturan visual. Namun, kajian filologis menunjukkan bahwa pola-pola tersebut memiliki logika
internal yang konsisten dan mencerminkan tradisi ortografi Arab awal. Karena itu, rasm Utsmani dapat
dipahami sebagai orthographic canon, yaitu kanon ejaan resmi yang dipertahankan dalam tradisi mushaf
hingga masa kini.

Distribusi Mushaf dan Penertiban Varian Bacaan

Setelah proses penyalinan selesai, Utsman mengirimkan mushaf-mushaf resmi ke berbagai pusat
Islam seperti Kufah, Basrah, Syam, Mekah, dan wilayah lainnya. Al-Baqillani menilai kebijakan ini sebagai
upaya menjaga kemurnian bacaan dan mencegah berkembangnya bacaan lokal yang tidak sahih (al-

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459 457

Bagqillant 1993). Pada saat yang sama, mushaf-mushaf pribadi yang tidak sesuai dengan standar resmi
ditertibkan untuk mencegah kebingungan di kalangan umat.

Kajian modern menunjukkan bahwa mushaf-mushaf pribadi para sahabat memiliki tingkat
heterogenitas yang tinggi dan tidak dimaksudkan sebagai standar publik. Sadeghi menegaskan bahwa
kebijakan penertiban tersebut merupakan langkah pengendalian variasi tekstual, bukan tindakan
destruktif terhadap wahyu (Sadeghi 2010). Dari sudut pandang filologi, fase ini menandai dimulainya
kanonisasi ortografis, yaitu pembakuan satu sistem tulisan sebagai acuan bagi seluruh mushaf generasi
berikutnya.

Dampak Filologis dan Signifikansi Jangka Panjang

Standardisasi Utsmani memberikan dampak jangka panjang terhadap stabilitas teks al-Qur’an.
Manuskrip-manuskrip awal dari Birmingham, Topkapi, dan Sana’a menunjukkan tingkat kesesuaian
tekstual yang sangat tinggi. Motzki menjelaskan bahwa jaringan transmisi awal Islam memiliki mekanisme
kontrol yang ketat, sehingga variasi besar sulit bertahan (Motzki 2001). Van Putten juga menegaskan bahwa
rasm Utsmani menjadi tulang punggung penyalinan mushaf hingga era modern dengan perubahan yang
sangat terbatas dan tidak menyentuh struktur tekstual (van Putten 2022).

Dalam konteks kontemporer, rasm Utsmani menjadi dasar bagi Mushaf Madinah, Mushaf Standar
Indonesia, serta berbagai mushaf digital. Dengan demikian, kebijakan standardisasi pada masa Khalifah
Utsman memiliki signifikansi filologis jangka panjang yang terus membentuk cara umat Islam berinteraksi
dengan teks al-Qur’an hingga hari ini.

Sistemasi Penulisan Mushaf Pasca-‘Utsmani hingga Era Kontemporer

Setelah standardisasi rasm ‘Utsmani, mushaf Al-Qur’an terus mengalami proses sistemasi yang
mencakup penyebaran regional, adaptasi pedagogis, modernisasi percetakan, dan digitalisasi. Perjalanan
ini menunjukkan kesinambungan tradisi filologis yang dimulai sejak abad pertama Hijriah, sekaligus
respons terhadap tantangan teknologi dan kebutuhan umat Muslim global di masa kini. Penyebaran mushaf
secara geografis tidak hanya memastikan keseragaman bacaan, tetapi juga memfasilitasi pendidikan Al-
Qur’an, menjaga kohesi sosial, dan membentuk identitas keagamaan di berbagai wilayah Islam. Selain itu,
pengawasan garl’ resmi dan mekanisme pentashihan lokal menekankan pentingnya verifikasi yang
konsisten di setiap generasi.

Penyebaran Mushaf Pasca-‘Utsmani

Setelah ‘Utsman, salinan mushaf resmi dikirim ke kota-kota penting seperti Kufah, Basrah, Syam,
dan Mekah, masing-masing disertai qar?’ resmi untuk membimbing bacaan. Al-Bagillani mencatat bahwa
meskipun terdapat variasi minor di beberapa wilayah, konsistensi rasm tetap terjaga dalam transmisi
mushaf (al-Bagqillani, al-Intisar li al-Qur’an, Bag. 1, Bab Penyebaran Mushaf). Harald Motzki menekankan
bahwa kontrol ketat terhadap transmisi teks awal menjamin stabilitas rasm ‘Utsmani sepanjang beberapa
generasi (Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence, 2002). Selain itu, mekanisme pengawasan lokal di
masjid dan madrasah memungkinkan setiap mushaf yang disalin di daerah tertentu tetap sesuai dengan
standar, sehingga integritas teks Al-Qur’an dapat terjaga tanpa menghilangkan fleksibilitas untuk adaptasi
pendidikan lokal.

Mushaf Standar Modern: Mushaf al-Madinah dan Standarisasi Negara

Pada abad ke-20, kebutuhan akan mushaf yang seragam secara global memunculkan proyek
Mushaf al-Madinah yang dikembangkan oleh Majma‘ al-Malik Fahd li Tiba‘at al-Mushaf al-Sharif. Mushaf ini
menggunakan rasm ‘Utsmani versi al-Dani dan menjadi rujukan internasional bagi pendidikan, percetakan,
dan penelitian filologis (Déroche, Qur’ans of the Umayyads, 2020). Mushaf al-Madinah menekankan
konsistensi ortografi, tanda baca, dan pemisahan kata, sehingga memudahkan distribusi mushaf yang
seragam di seluruh dunia Muslim.

Di Indonesia, Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an (LPMQ) sejak 1984 mengembangkan Pedoman
Rasm Utsmani Indonesia, yang memadukan tradisi rasm klasik dengan kebutuhan pendidikan nasional dan
variasi regional (LPMQ, Pedoman Rasm Utsmani Indonesia, 1984). Azyumardi Azra menyatakan bahwa
pendekatan ini menjadikan Indonesia sebagai salah satu negara dengan kontrol mushaf paling ketat, baik
dalam percetakan maupun pentashihan (Azra, The Transmission of the Qur’an in the Indonesian Archipelago,
2008). Mekanisme berjenjang ini mencakup proses penelaahan naskah, percetakan, dan distribusi, sehingga
mushaf yang diterbitkan memenuhi standar global sekaligus sesuai dengan konteks lokal.

Nasrullah Habar / Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi
Mushaf



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459 458

Digitalisasi Mushaf dan Transkripsi Komputasional

Memasuki abad ke-21, mushaf Al-Qur’an mulai didigitalisasi melalui berbagai proyek seperti Tanzil
Project, Qur'an.com, dan Mushaf Madinah digital. Digitalisasi ini memungkinkan reproduksi presisi huruf,
ligatur, dan tanda baca, sekaligus membuka ruang pelacakan dan verifikasi varian secara komputasional
(Tanzil Project, The Qur’an Browser and Digital Mushaf Standards, 2016). Nicolai Sinai dan Behnam Sadeghi
menekankan bahwa digitalisasi memperluas penelitian filologis dengan memungkinkan perbandingan
lintas-manusKkrip secara cepat dan sistematis (Sinai, The Qur’an: A Historical-Critical Introduction, 2016;
Sadeghi & Zadeh, The Codex of a Companion of the Prophet, 2015). Dengan teknologi ini, umat Muslim dan
peneliti di seluruh dunia dapat mengakses mushaf resmi, memverifikasi rasm, dan membandingkan
manuskrip tanpa harus hadir secara fisik di perpustakaan atau museum.

Kajian Manuskrip Kontemporer dan Tantangan Paleografi

Penemuan fragmen manuskrip kuno, termasuk San‘d@’ Palimpsest dan fragmen Birmingham,
menunjukkan adanya varian minor yang tetap berada dalam koridor qira’at sahihah. Studi Marijn van
Putten mengungkapkan bahwa variasi tersebut tidak menentang prinsip rasm ‘Utsmani, melainkan
memberikan wawasan tambahan tentang praktik ortografi awal Al-Qur’an (van Putten, Quranic Arabic and
the Early Orthography, 2022). Penelitian paleografi modern—termasuk analisis tinta, lapisan naskah, dan
bentuk aksara—memungkinkan rekonstruksi sejarah tekstual yang sebelumnya sulit dilakukan (Abbott,
The Rise of the North Arabic Script, 2002). Temuan ini menegaskan tingginya stabilitas rasm ‘Utsmani sejak
abad pertama Hijriah, sekaligus pentingnya pendekatan ilmiah modern dalam kajian manuskrip klasik.

Implikasi Global terhadap Pendidikan, Percetakan, dan Otoritas Mushaf

Rasm ‘Utsmani kini menjadi standar internasional dalam percetakan mushaf. Lembaga-lembaga
seperti Majma‘ al-Malik Fahd, LPMQ, al-Azhar, dan Dar al-Masahif Mesir memiliki otoritas dalam
memvalidasi mushaf resmi sesuai standar rasm dan dabt yang diterima secara global. Hampir seluruh
lembaga tahfiz, pesantren, dan madrasah di dunia Islam mengadopsi mushaf berstandar ‘Utsmani, baik dari
sisi rasm, tanda baca, maupun wagqaf. Standar ini tidak hanya menjamin konsistensi teks, tetapi juga
memfasilitasi keseragaman pendidikan Al-Qur’an lintas generasi dan wilayah, serta mendukung penelitian
komparatif, penerjemahan, dan digitalisasi global.

Kesinambungan dan Relevansi Rasm Utsmani

Perjalanan sistemasi mushaf pasca-‘Utsmani hingga era kontemporer menunjukkan
kesinambungan yang konsisten dalam tradisi penulisan dan penyebaran Al-Qur’an. Dari penyebaran
mushaf awal ke kota-kota penting, pembentukan mekanisme pengawasan qari’ resmi, hingga modernisasi
percetakan dan digitalisasi, rasm ‘Utsmani tetap menjadi fondasi utama yang menjamin stabilitas teks.
Penemuan manuskrip kuno seperti fragmen San‘a’ dan Birmingham, meskipun menampilkan varian minor,
justru memperkuat bukti bahwa rasm ‘Utsmani telah berhasil mempertahankan integritas teks sejak abad
pertama Hijriah (van Putten, Quranic Arabic and the Early Orthography, 2022; Abbott, The Rise of the North
Arabic Script, 2002).

Standarisasi modern, seperti Mushaf al-Madinah dan Pedoman Rasm Utsmani Indonesia,
memastikan keseragaman teks di berbagai wilayah dan lembaga pendidikan, sekaligus memfasilitasi
distribusi global yang akurat (Déroche, Qur’ans of the Umayyads, 2020; LPMQ, Pedoman Rasm Utsmani
Indonesia, 1984). Digitalisasi mushaf menambah dimensi baru dalam transmisi Al-Qur’an, karena
memungkinkan verifikasi lintas-manuskrip dan penelitian filologis yang lebih presisi tanpa mengubah
fondasi rasm Kklasik (Tanzil Project, The Qur'an Browser and Digital Mushaf Standards, 2016; Sinai, The
Qur’an: A Historical-Critical Introduction, 2016; Sadeghi & Zadeh, The Codex of a Companion of the Prophet,
2015). Dengan demikian, rasm ‘Utsmani tidak hanya berfungsi sebagai simbol historis dan teologis, tetapi
juga sebagai instrumen ilmiah dan praktis yang relevan bagi pendidikan, percetakan, dan penelitian Al-
Qur’an di era modern.

Keseluruhan evolusi ini menegaskan bahwa proses standardisasi yang dimulai pada masa Khalifah
‘Utsman bin ‘Affan memiliki dampak jangka panjang yang melampaui batas geografis dan temporal,
menjadikan Al-Qur’an sebagai teks yang stabil, terpercaya, dan adaptif terhadap perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 453-459 459

Kesimpulan

Penelitian ini menegaskan bahwa sistemasi penulisan Al-Qur’an merupakan proses berlapis yang
dimulai sejak masa Nabi Muhammad, berlanjut pada kodifikasi awal pada masa Abu Bakar, hingga mencapai
bentuk standardisasi rasm ‘Utsmani pada masa Khalifah ‘Utsman bin ‘Affan. Standardisasi ini tidak hanya
berfungsi menjaga konsistensi teks, tetapi juga mengamankan integritas teologis dan sosial umat Islam.

Pasca-‘Utsmani, rasm ‘Utsmani tetap menjadi acuan utama dalam penyebaran mushaf, adaptasi
pendidikan, percetakan modern, dan digitalisasi. Penemuan manuskrip kuno serta kajian filologis
kontemporer memperkuat bukti stabilitas rasm sejak abad pertama Hijriah, sementara standarisasi
modern—termasuk Mushaf al-Madinah dan Pedoman Rasm Utsmani Indonesia—memastikan keseragaman
teks di berbagai lembaga pendidikan dan percetakan global (Déroche, 2020; LPMQ, 1984). Digitalisasi dan
teknologi komputasional semakin memperluas akses, verifikasi, dan penelitian teks Al-Qur’an, sehingga
rasm ‘Utsmani tetap relevan dan fungsional di era kontemporer (Tanzil Project, 2016; Sinai, 2016).

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa transmisi, verifikasi, dan kanonisasi teks
Al-Qur’an merupakan tradisi berkelanjutan yang mengintegrasikan prinsip historis, filologis, dan teknologi
modern untuk menjaga konsistensi dan keberlanjutan teks suci.

REFERENCES

Abbott, N. (2002). The rise of the North Arabic script. Chicago: University of Chicago Press.

Al-Baqillani. (1989). Al-intisar li al-Qur’an. Beirut: Dar al-FiKr.

Al-Danl. (1970). Al-mugni’ fi rasm al-masahif. Cairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah.

Al-Kisa'l. (2005). Kitab al-qira’at wa al-masahif. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Qadi ‘Abd al-]Jabbar. (1992). Al-nuqat fi ijaz al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

Al-Suyutl. (n.d.). Al-itqan fi ‘ulim al-Qur’an. Cairo: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah.

Al-Zarkashi. (2000). Al-burhan fi ‘uliim al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr.

Azra, A. (2008). The transmission of the Qur’an in the Indonesian archipelago. Jakarta: Kompas.

Déroche, F. (2012). Manuscripts of the Qur’an in the world of Islam. Cambridge: Cambridge University Press.
Déroche, F. (2020). Qur’ans of the Umayyads: A first overview. Leiden: Brill.

Duri, A. A. (2013). The development of Arabic scripts and its impact on Qur’anic texts. Cairo: Al-Azhar Press.
Ibn Abi Dawiid. (1984). Kitab al-masahif (M. M. al-A‘zami, Ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘I[lmiyyah.

Ibn al-Jazari. (1985). Al-nashr fi al-qira’at al-‘ashr. Damascus: Dar al-Qalam.

Lings, M. (2006). Muhammad: His life based on the earliest sources. Rochester, VT: Inner Traditions.

LPMQ. (1984). Pedoman rasm Utsmani Indonesia. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Motzki, H. (2002). The origins of Islamic jurisprudence. Leiden: Brill.

Motzki, H. (2010). The Qur’an and early Islamic textual transmission. Leiden: Brill.

Putten, M. van. (2022). Quranic Arabic and the early orthography. Leiden: Brill.

Sadeghi, B. (2018). The codex of a companion of the Prophet: Variants and verification. Leiden: Brill.
Sadeghi, B., & Zadeh, M. (2015). The codex of a companion of the Prophet. Leiden: Brill.

Sells, M. (2011). Approaching the Qur’an: The early revelations. Ashland, OR: White Cloud Press.

Sinai, N. (2014). Qur’anic paleography: Studies on early manuscripts. Berlin: De Gruyter.

Sinai, N. (2016). The Qur’an: A historical-critical introduction. London: Routledge.

Tanzil Project. (2016). The Qur’an browser and digital mushaf standards. Retrieved from https://tanzil.net

Nasrullah Habar / Sistemasi Penulisan al-Qur’an: Telaah Historis-Filologis atas Proses Penulisan, Pengumpulan, dan Standardisasi
Mushaf


https://tanzil.net/

