Jurnal Pendidikan Agama Islam g

VRN PEROIDIERN JGKH AR

E-ISSN:2828-2337 ) B
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAl/issue/archive

Tradisi Penulisan dan Pengajaran Kitab di Pesantren sebagai
Upaya Pelestarian Naskah Islam di Jawa Barat

Reysani Sabila Putri®, Elis Suryani Nani SumarlinaZ, Rahmat Sopian3
1 Universitas Padjadjaran
2Universitas Padjadjaran
3 Universitas Padjadjaran

(reysani22001@mail.unpad.ac.id)

ARTICLE INFO ABSTRAK

Article history: T.radisi pepulisan dan pengaj.arar_l kitab Qi pesantren mer}lpakan salah satu
Received 1 November 2025 pilar penting dalam pelestarian ilmu keislaman dan warisan naskah Islam
Revised 20 November 2025 di Indonesia, khususnya di Jawa Barat. Melalui metode deskriptif-analitis

Accepted 15 Desember 2025

‘Available online 30 Dessmber 2025 berbasis studi pustaka, penelitian ini mengkaji bagaimana tradisi ngalogat,

karakteristik kitab kuning, serta sistem pengajaran kitab berperan dalam

Kata Kunci:
Tradisi, Penulisan, Kitab, Pesantren, ~ menjaga kesinambungan teks dan otoritas keilmuan di lingkungan
Pelestarian, Naskah pesantren. Hasil kajian menunjukkan bahwa praktik ngalogat dan
Keywords: . penggunaan aksara Arab Pegon tidak hanya memudahkan santri
Tradition, Writing, Books, Islamic i . L. K .
Boarding Schools, Preservation, memahami teks Arab Kklasik, tetapi juga merekam proses lokalisasi
Manuscripts pengetahuan melalui penerjemahan dan glosa dalam bahasa Sunda.
Struktur kitab berupa matan, syarah, hasyiyah, dan tukilan membentuk
@ @ jejaring teks yang saling menopang dalam pembangunan tradisi intelektual
santri, sementara sistem pengajaran kitab melalui sorogan, bandongan,

halagah, dan mudzakarah berfungsi sebagai mekanisme pelestarian teks
,f?;i;i"" open access article under the CCBY-SA  sekaligus transmisi otoritatif ilmu keislaman antargenerasi. Namun,

pelestarian naskah pesantren menghadapi tantangan serius, antara lain
Conyright © Z0c2 by Author. Published by perusakan fisik naskah, keterbatasan pengetahuan konservasi, dan

pergeseran pola belajar ke media digital. Upaya kontemporer seperti

digitalisasi, peningkatan kesadaran perawatan kitab, dan penguatan
kembali metode pembelajaran klasik menjadi strategi penting agar kitab kuning dan naskah pesantren
tetap lestari, relevan, dan dapat diakses oleh generasi santri berikutnya.

ABSTRACT

The tradition of writing and teaching Islamic texts in pesantren is a key pillar in preserving Islamic scholarship
and manuscript heritage in Indonesia, particularly in West Java. Using a descriptive-analytical method based
on library research, this study examines how the practices of ngalogat, the characteristics of kitab kuning
(classical Islamic texts), and the main teaching systems contribute to the continuity of texts and scholarly
authority within pesantren communities. The findings indicate that ngalogat and the use of the Arab Pegon
script not only facilitate students’ understanding of classical Arabic texts but also document the localization of
knowledge through interlinear translation and glosses in Sundanese. The textual structure of matan, syarah,
hasyiyah, and tukilan forms an interconnected network that underpins the intellectual formation of students,
while teaching methods such as sorogan, bandongan, halaqah, and mudzakarah function as mechanisms for
both text preservation and authoritative transmission of Islamic knowledge across generations. Nevertheless,
the preservation of pesantren manuscripts faces serious challenges, including physical deterioration, limited
conservation expertise, and a shifting learning orientation toward digital media. Contemporary efforts such as
digitization, raising awareness of manuscript care, and reinforcing classical learning methods are therefore
crucial to ensure that kitab kuning and pesantren manuscripts remain preserved, relevant, and accessible for
future generations of students.

1. INTRODUCTION

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan islam tertua di Indonesia yang
memiliki peran penting dalam menjaga kesinambungan tradisi keilmuan Islam. Secara etimologis, kata
pondok berasal dari bahasa Arab funduk yang berarti asrama atau penginapan. Sedangkan kata pesantren
berakar dari kata “santri” yang diberi awalan “pe-” dan akhiran “-an” yang menunjukan tempat. Dengan

*Corresponding author

E-mail addresses: reysani22001@mail.unpad.ac.id (Reysani Sabila Putri)


https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:reysani22001@mail.unpad.ac.id
mailto:reysani22001@mail.unpad.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No.2 Tahun 2025, 420-426 421

demikian, pesantren dapat diartikan sebagai tempat tinggal atau tempat belajar bagi para santri (Nuzulia
2020 dalam Nazib, 2025).

Secara terminologis, pesantren merupakan lembaga pendidikan islam yang menyelenggarakan
pembelajaran keagamaan secara tradisional, di mana para santri tinggal di asrama (pondok) dan belajar di
bawah bimbingan langsung seorang kiyai. Hingga saat ini dinamika keberaadaan pondok pesantren
menunjukkan eksistensinya sebagai lembaga pendidikan islam yang tetap konsisten melaksanakan fungsi
utamanya yakni menyiapkan generasi yang memiliki ilmu-ilmu keislaman tafaqqahu fi ad-din sebagai kader
ulama, mubaligh atau pendidik yang dibutuhkan oleh masyarakat.

Pesantren pada umumnya dikategorikan menjadi tiga jenis. Pertama pesantren salaf (tradisional)
yakni Lembaga Pendidikan yang pendidikannya berfokus sepenuhnya pada pengajaran kitab-kitab kuning
yang merupakan karya para ulama-ulama salaf dan kyai terdahulu. Dalam pesantren salaf, Kyai menjadi
figure sentral dalam proses pembelajaran, karena pesanten ini tidak mengadakan Pendidikan formal.
Kedua, pesantren khalaf (modern) merupakan pesantren yang sistem pendidikannya tidak berpusat pada
kyai, melainkan lebih menonjol pada sistem kurikulum dan administrasi pendidikan formal. Ketiga,
Pesantren kombinasi yakni menggabungkan unsur keduanya antara pesantren salaf dan khalaf. Pesantren
ini tetap mempertahankan tradisi pengajaran kitab kuning sekaligus menyediakan Pendidikan formal
dengan posisi kyai yang masih menjadi pusat otoritas keilmuannya. Dengan ketiga karasteristik pesantren
tersebut, pengajaran di pesantren secara umum memiliki hubungan erat pada kajian kitab-kitab kuning.

Kitab kuning atau disebut juga kitab al-turats merupakan kitab-kitab berbahasa Arab yang tidak
diberi harakat sehingga disebut juga sebagai kitab gundul, untuk dapat membacanya, santri harus terlebih
dahulu memahami ilmu alat, yaitu nahwu dan sharaf (Nana, 2016). Demikian pula disebut sebagai kitab
kuning karena kitab ini penulisannya menggunakan kertas berwarna kuning. Pemilihan warna ini
didasarkan pada anggapan bahwa kertas kuning lebih nyaman dilihat dan lebih mudah dibaca meskipun
dalam kondisi pencahayaan redup. Pada masa lalu, terutama di daerah pedesaan penerangan masih sangat
terbatas, sementara para santri biasa belajar pada malam hari dengan lampu seadanya. Kitab kuning ini
meliputi berbagai cabang ilmu keislaman seperti ilmu fikih, tauhid, tafsir, tasawuf, dan ilmu alat seperti
nahwu serta Sharaf.

Keberagaman jenis pesantren tersebut tidak luput dari proses Pendidikan yang dijalannkan. Secara
struktural, pesantren memiliki komponen-komponen utama diantaranya kyai, santri, asrama, masjid dan
sistem pengajaran (Nazib, 2025). Struktur ini menjadi fondasi dasar bagi berkembangnya tradisi intelektual
di pesantren, termasuk berkembangnya budaya literasi yang menyesuaikan dengan konteks sosial dan
budaya masyarakatnya. Di Jawa Barat dinamika pembelajaran ini mendorong para ulama dan kyai untuk
menghasilkan karya-karya keagamaan dengan pendekatan yang lebih komunikatif dan relevan dengan
kebutuhan Masyarakat lokal. Salah satu wujud adaptasi yang paling menonjol adalah penggunaan aksara
Arab Pegon, kemudian ini menjadi ciri khas pesantren di Jawa Barat dalam melahirkan berbagai karya tulis
yang berfungsi sebagai sarana Pendidikan sekaligus upaya pelestarian warisan intelektual Islam.

Salah satu ulama Jawa Barat yang dikenal sebagai tokoh yang banyak menghasilkan kitab-kitab
beraksara Arab Pegon yakni KH. Ahmad Sanusi. Beliau menulis lebih dari 102 kitab berbahasa Sunda dan
24 kitab berbahasa Indonesia, mencakup berbagai bidang keilmuan. Di antara karya-karya tersebut, dua
kitab yang paling berpengaruh adalah Tafsir Rawdhat al-‘Irfdn dan Malja’ at-Thalibin. Kedua kitab ini ditulis
dalam bahasa Sunda menggunakan aksara Pegon agar mudah dipahami masyarakat setempat. Tafsir
Rawdhat al-Irfdn, yang ditulis sekitar awal abad ke-20, disusun dengan sistem terjemahan antarbaris
(interlinear) dan penjelasan tafsir di pinggir teks. Tafsir ini terdiri atas dua jilid dan diterima dengan baik
oleh kalangan ulama serta masyarakat Priangan (Rohmana, 2013 dalam Kuswandi, D., & Maskur, A. 2022).

Lebih dari itu, tradisi penulisan dan pengajaran kitab di pesantren Jawa barat merupakan salah
satu bentuk penting dalam pelestarian naskah keislaman. Praktik menulis, menerjemahkan dan memberi
makna terhadap kitab-kitab menunjukkan bahwa pesantren bisa menjaga kesinambungan tradisi ilmiah
yang telah berlangsung selama berabad-abad.

2. METHOD

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitis. Metode ini dipilih untuk menggambarkan
dan menganalisis secara sistematis tradisi penulisan dan pengajaran kitab di pesantren Jawa Barat sebagai
upaya pelestarian naskah-naskah Islam. Fokus kajian bukan pada pengukuran angka, tetapi pada
pemaparan yang runtut mengenai bentuk-bentuk tradisi yang hidup di pesantren serta fungsinya dalam
menjaga keberlanjutan teks keagamaan.

Data penelitian sepenuhnya diperoleh melalui studi pustaka. Studi pustaka dilakukan dengan
menelaah buku, artikel jurnal, hasil penelitian, dan berbagai dokumen lain yang relevan mengenai
pesantren, kitab kuning, tradisi ngalogat, penggunaan aksara Arab Pegon, serta pelestarian naskah Islam di

Reysani Sabila Putri / Tradisi Penulisan dan Pengajaran Kitab di Pesantren sebagai Upaya Pelestarian Naskah Islam di Jawa Barat



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No.2 Tahun 2025, 420-426 422

lingkungan pesantren Jawa Barat. Sumber-sumber tersebut digunakan untuk menyusun kerangka
pemikiran tentang hubungan antara tradisi penulisan dan pengajaran kitab dengan pelestarian naskah.

Data yang terkumpul kemudian dianalisis melalui beberapa langkah, yaitu: (1) reduksi data,
dengan memilah informasi yang paling relevan dengan fokus penelitian, (2) penyajian data dalam bentuk
uraian naratif yang disusun berdasarkan tema-tema utama, seperti tradisi penulisan kitab, karakteristik
kitab kuning, sistem pengajaran kitab, serta tantangan dan upaya pelestarian naskah, dan (3) penarikan
simpulan yang mengaitkan temuan studi pustaka dengan kerangka teoretis mengenai tradisi keilmuan
Islam dan kajian naskah pesantren. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan
gambaran yang jelas tentang bagaimana tradisi penulisan dan pengajaran kitab di pesantren Jawa Barat
berfungsi sebagai mekanisme pelestarian warisan naskah Islam.

3. RESULT AND DISCUSSION
A. Tradisi Penulisan Kitab sebagai Warisan Filologis

Di lingkungan pesantren, menulis bukanlah aktivitas yang asing, terutama bagi para santri. Mereka
terbiasa menulis baik dalam konteks pembelajaran maupun untuk kebutuhan personal, misalnya melalui
buku harian yang menjadi wadah ekspresi perasaan dan pengalaman selama menempuh pendidikan di
pesantren. Bentuk tulisan tersebut sangat beragam, mulai dari catatan pengajian, terjemahan kitab, catatan
kegiatan harian, hingga karya sastra seperti puisi atau nadzoman yang dituliskan dalam buku catatan
pribadi. Tradisi tulis ini menunjukkan bahwa pesantren bukan hanya ruang pengajaran lisan, tetapi juga
ruang produksi teks yang hidup dan berkesinambungan.

Salah satu bentuk tradisi tulis yang khas dan berkembang di pesantren Sunda di wilayah Jawa Barat
hingga saat ini adalah tradisi ngalogat. Tradisi ini masih relatif jarang dikaji secara mendalam oleh para
peneliti, padahal memiliki nilai budaya dan intelektual yang penting dalam sejarah pesantren di tanah
Sunda. Iip Dzulkifli Yahya (2003) menjelaskan bahwa ngalogat merupakan praktik penerjemahan atau
penjelasan teks Arab dalam kitab kuning ke dalam bahasa Sunda yang dilakukan oleh para ajengan atau
kyai serta santri. Tradisi ini telah dikenal sejak awal abad ke-15, khususnya di Pesantren Syekh Qura yang
didirikan oleh Syekh Hasanuddin di Karawang, wilayah pesisir utara Jawa Barat. Dalam perkembangannya,
pengaruh tradisi pesantren Jawa yang masuk ke wilayah Sunda setelah masa Kesultanan Demak dan
Mataram turut memberi warna pada praktik ngalogat. Setelah sekian lama bahasa Jawa digunakan sebagai
bahasa terjemahan kitab kuning, para ajengan Sunda kemudian secara telaten mengalihkan tradisi ngalogat
tersebut ke dalam bahasa Sunda, yang jejaknya dapat ditemukan di berbagai pesantren seperti Cipasung,
Manonjaya, Tasikmalaya, Garut, Cipulus, dan Purwakarta.

Praktik ngalogat pada dasarnya merupakan proses “penyundaan” teks-teks Arab klasik, yakni
upaya menjembatani otoritas keilmuan global Islam dengan horizon pemahaman masyarakat Sunda.
Dengan memberikan makna gandul, keterangan gramatikal, dan penjelasan makna istilah-istilah penting
dalam bahasa Sunda, para ajengan dan santri tidak hanya menerjemahkan, tetapi juga menafsirkan teks
sesuai dengan konteks sosial dan budaya setempat. Di titik ini, ngalogat dapat dipahami sebagai praktik
hermeneutis yang menempatkan pesantren sebagai mediator antara teks, tradisi, dan realitas lokal.

Seiring berjalannya waktu, perhatian terhadap tradisi ngalogat mulai menurun karena fokus
pembelajaran di sebagian pesantren beralih pada aspek keagamaan formal dengan pola pengajaran yang
lebih modern. Tradisi ini kemudian hanya dipertahankan oleh pesantren-pesantren tradisional yang masih
menjaga nilai-nilai lokal dalam pembelajarannya. Di pesantren tradisional, kemampuan ngalogat dianggap
sebagai dasar penting dalam memahami kitab kuning, santri yang mahir ngalogat umumnya lebih cepat
menangkap makna teks dan memahami struktur keilmuan yang dipelajarinya. Sebaliknya, di pesantren
modern tradisi ngalogat relatif jarang dipraktikkan karena sistem pembelajaran telah menyesuaikan
dengan pola pendidikan formal kontemporer (Azhari, 2018). Pergeseran ini menunjukkan adanya
ketegangan antara kebutuhan modernisasi pendidikan dan upaya mempertahankan tradisi lokal pesantren.

Selain berfungsi sebagai metode memahami kitab, ngalogat juga memiliki nilai ekonomi dan
kultural. Proses penerjemahan teks-teks Arab ke dalam bahasa Sunda menggunakan aksara Pegon
menghasilkan berbagai naskah yang kemudian disalin, diperbanyak, dan diedarkan di kalangan pesantren.
Kegiatan ini menjadi bagian dari kemandirian pesantren dalam menyediakan sarana belajar sekaligus
menopang keberlanjutan ekonomi internal pesantren, karena penjualan atau pemanfaatan kitab tersebut
turut membantu pemenuhan kebutuhan operasional santri dan lembaga. Di sisi lain, naskah-naskah hasil
ngalogat juga menjadi bukti material tentang proses kreatif ulama lokal dalam membangun tradisi
keilmuan yang bercorak Nusantara.

Dalam ranah filologi, ngalogat dapat dipandang sebagai salah satu kontribusi signifikan terhadap
penelusuran teks. Hasil terjemahan dan glosa yang ditulis pada sela-sela atau pinggir kitab menjadi sumber
data yang bernilai, karena melalui catatan tersebut para filolog dapat menelusuri bagaimana suatu teks
dibaca, dipahami, dan direspons oleh komunitas pembacanya di pesantren pada kurun waktu tertentu.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No.2 Tahun 2025, 420-426 423

Lapisan-lapisan makna yang terekam dalam anotasi santri dan kyai menjadikan kitab-kitab yang dipelajari
di pesantren sebagai “teks berlapis”, yang tidak hanya memuat wacana ulama klasik, tetapi juga jejak
pemaknaan lokal yang terus berkembang dari generasi ke generasi.

B. Karasteristik Kitab dan Perannya dalam Keilmuan di Pesantren

Menurut Martin van Bruinessen, sebagian besar kitab yang dipelajari di pesantren adalah kitab
matan, syarah, dan hasyiyah (van Bruinessen, 2012:158). Klasifikasi ini menunjukkan bahwa tradisi
keilmuan di pesantren tidak hanya bertumpu pada teks dasar, tetapi juga pada jaringan komentar dan
superkomentar yang menyertainya. Dalam perkembangannya, muncul pula bentuk lain yang sering disebut
sebagai kitab tukilan, yang mengutip berbagai sumber otoritatif untuk tujuan pengajaran praktis.

Pertama, matan merupakan bentuk penulisan kitab yang berisi teks inti atau dasar dari suatu
disiplin ilmu. Biasanya, matan disusun sebagai ringkasan atau kristalisasi pemikiran dari kitab-kitab besar
yang dianggap sebagai kitab induk. Dalam beberapa kitab, teks matan ditulis bersamaan dengan judulnya.
Bentuk penulisan matan dapat berupa nazhm (puisi berirama) maupun natsr (prosa). Nazhm memiliki
bentuk yang padat dan mudah dihafal sehingga sering dilagukan oleh para santri dengan berbagai irama
sesuai kreativitas masing-masing. Gaya ini digunakan hampir di semua bidang ilmu, seperti dalam Imrithy
(nahwu), Hirz al-Amant karya al-Syatibi (qira’at), Matan Zubad (fikih), dan Alala (akhlak). Sementara itu,
prosa berbentuk kalimat-kalimat yang lebih panjang untuk menjelaskan makna secara lebih eksplisit,
seperti pada Matan Ghayah wa Tagqrib (fikih). Kitab jenis matan umumnya dipelajari di tingkat dasar dan
menengah pesantren, karena dianggap sebagai gerbang awal untuk memasuki disiplin ilmu tertentu.

Kedua, syarah adalah bentuk komentar terhadap matan yang berisi penjelasan lebih luas dan
mendalam mengenai teks dasar. Uraian syarah dapat disusun per kata atau per kalimat, dengan
menjelaskan struktur kalimat, makna leksikal, maupun aspek konseptual dari sebuah teks. Salah satu
contoh adalah Fath al-Qarib yang merupakan syarah dari Ghayah wa Taqrib. Karena menuntut kemampuan
bahasa Arab yang lebih tinggi dan nalar keilmuan yang lebih matang, kitab syarah biasanya dipelajari di
tingkat lanjut, serta tidak jarang terdiri dari beberapa jilid. Melalui kajian kitab syarah, santri dilatih untuk
melihat bagaimana ulama menafsirkan teks dasar, menyelesaikan ambiguitas, dan merumuskan pendapat
hukum secara sistematis.

Ketiga, hasyiyah merupakan komentar lanjutan atas kitab syarah. Isinya berupa penjelasan
tambahan untuk memperjelas maksud teks yang telah dijabarkan dalam syarah, kadang juga berisi kritik,
koreksi, atau pelengkapan argumen. Beberapa kitab hasyiyah terdiri atas banyak jilid dan bisa mencapai
puluhan, misalnya Hasyiyah Qalyiibi wa ‘Umairah yang merupakan komentar terhadap Syarh Kanz al-
Raghibin karya al-Mahalli yang sebelumnya merupakan penjelasan atas Minhdj al-Talibin karya Imam al-
Nawawi. Di pesantren, kitab hasyiyah jarang dijadikan bahan kajian utama karena tingkat kompleksitasnya
sangat tinggi. Kitab jenis ini lebih sering digunakan sebagai rujukan bagi santri yang ingin memperdalam
makna kitab syarah atau untuk keperluan kajian tingkat lanjut.

Keempat, kitab tukilan adalah kitab yang disusun dengan mengutip bagian-bagian dari Al-Qur’an,
hadis, atau karya ulama lain secara tematik. Jenis kitab ini umumnya disusun untuk tujuan dakwabh,
pengajian umum, dan pembelajaran praktis, baik di lingkungan pesantren maupun masyarakat luas. Dalam
konteks pesantren, kitab tukilan sering berfungsi sebagai penghubung antara wacana keilmuan klasik yang
sangat teknis dengan kebutuhan pemahaman masyarakat awam.

Keberadaan matan, syarah, hasyiyah, dan tukilan memperlihatkan bahwa tradisi keilmuan di
pesantren dibangun di atas jaringan teks yang saling bertumpu dan saling menjelaskan. Struktur ini
memperkaya khazanah keilmuan Islam, baik dari sisi metodologi penulisan maupun dari sisi pelestarian
tradisi intelektual, karena setiap lapisan teks menambah perspektif baru terhadap ajaran dasar yang sama.
Dalam pendidikan pesantren, berbagai bentuk kitab tersebut memiliki fungsi yang saling melengkapi dalam
membangun kedalaman pemahaman santri terhadap ilmu-ilmu keislaman. Pola pembelajaran kitab
menciptakan tradisi intelektual yang kuat, di mana proses membaca, menafsirkan, menyalin, menghafal,
dan mendiskusikan teks menjadi bagian dari aktivitas keseharian santri.

C. Sistem Pengajaran Kitab sebagai Mekanisme Pelestarian Teks

Sistem pengajaran kitab di pesantren-pesantren Jawa Barat menunjukkan adanya praktik filologis
yang hidup dan berkelanjutan. Pengajaran kitab tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu agama,
tetapi juga sebagai bentuk pelestarian teks, penafsiran, dan penyalinan yang diwariskan dari generasi ke
generasi. Dalam tradisi pesantren, terdapat beberapa metode utama yang menjadi ciri khas pengajaran

kitab, antara lain sorogan, bandongan, halaqah, dan mudzakarah (Nazib, 2025:16).
1. Metode bandongan dilaksanakan secara kolektif ketika kyai membacakan kitab dan para santri
menyimak sambil memberi makna atau terjemahan di sela-sela teks dengan tulisan kecil yang
dikenal sebagai ngalogat. Dalam metode ini, kyai atau ustadz membaca kitab berbahasa Arab

Reysani Sabila Putri / Tradisi Penulisan dan Pengajaran Kitab di Pesantren sebagai Upaya Pelestarian Naskah Islam di Jawa Barat



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No.2 Tahun 2025, 420-426 424

tanpa harakat (kitab gundul), kemudian memberikan penjelasan (syarh) secara lisan. Para
santri mendengarkan sambil mencatat makna menggunakan tulisan Pegon atau aksara Arab di
sela-sela teks. Kegiatan ini membentuk tradisi anotasi yang khas, serupa dengan praktik
glossing dalam tradisi filologi klasik. Catatan yang dibuat santri berfungsi sebagai tafsir,
komentar, sekaligus catatan interpretatif yang memperlihatkan hubungan antara teks dan
pembacanya.

2. Metode halaqah dilaksanakan dalam kelompok kecil, di mana para santri duduk melingkar dan
berdiskusi mengenai isi kitab yang sedang dipelajari. Kegiatan ini biasanya dipimpin oleh santri
senior atau ustadz pembina yang berperan sebagai moderator diskusi. Dalam suasana yang
interaktif, santri dapat bertanya, menanggapi, dan mengemukakan pendapat atas isi kitab.
Halagah memperkuat kemampuan berpikir kritis, kemampuan bertanya dan menjawab, serta
pemahaman interaktif antarsantri, sehingga mereka tidak hanya menerima teks secara pasif,
tetapi juga aktif menafsirkan dan mengontekstualisasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

3. Metode mudzakarah atau musyawarah merupakan tahap lanjutan dari halaqah yang berfokus
pada diskusi. Dalam metode ini, para santri berdiskusi secara mendalam atau menyampaikan
pendapat dalam kelompok, terutama untuk menyelesaikan persoalan fikih, mengulas pendapat
para ulama, dan menimbang berbagai pandangan hukum Islam. Mudzakarah melatih
kemampuan bernalar, berpikir logis, dan berargumentasi secara ilmiah. Kegiatan ini juga
memperkuat tradisi bahts al-masad’il di pesantren, di mana santri berperan aktif dalam
menafsirkan teks sesuai dengan konteks sosial-keagamaan yang dihadapi masyarakat, sekaligus
memastikan bahwa teks klasik tetap relevan bagi persoalan kontemporer.

Dalam praktiknya, santri tidak hanya berperan sebagai pembaca pasif, melainkan juga penyalin
aktif. Banyak santri menyalin kembali teks kitab dalam aksara Arab atau Pegon, kemudian menambahkan
makna dan komentar dalam bahasa Sunda. Aktivitas penyalinan ini memiliki nilai filologis karena
mengandung unsur reproduksi teks, pemantapan makna, serta pelestarian naskah. Kyai kerap memeriksa
hasil tulisan santri dengan cermat untuk memastikan bahwa catatan yang dibuat tidak menyimpang dari
makna aslinya. Proses ini sejatinya merupakan bentuk verifikasi filologis di dalam sistem pendidikan
pesantren, di mana teks dipelihara melalui praktik pembacaan, penyalinan, dan koreksi berulang. Dengan
demikian, sistem pengajaran kitab di pesantren tidak hanya mentransmisikan ilmu, tetapi juga menjaga
kontinuitas teks sebagai objek budaya yang hidup.

D. Tantangan dan Upaya Kontemporer dalam Pelestarian Naskah Pesantren

Meskipun tradisi penulisan dan pengajaran kitab di pesantren telah berlangsung selama berabad-
abad, pelestarian kitab dan teks-teks keagamaan tidak lepas dari berbagai tantangan seiring perkembangan
zaman. Salah satu persoalan yang paling nyata ialah kondisi fisik kitab-kitab lama yang mulai rusak dan
rapuh. Banyak kitab yang dicetak menggunakan kertas rendah kualitas atau disimpan tanpa perlindungan
khusus, sehingga mudah rusak oleh kelembapan, jamur, dan perubahan suhu. Menurut Maknun, Nugroho,
dan Libriyanti (2023), sebagian besar naskah pesantren mengalami kerusakan fisik akibat penyimpanan
yang tidak memenuhi standar konservasi, sehingga halaman terlepas, tinta memudar, dan sampul hilang.
Jika tidak segera ditangani, naskah bercorak turats yang menjadi sumber otoritatif ilmu keislaman ini
berpotensi hilang dari jejak intelektual pesantren.

Selain masalah fisik, tantangan lain datang dari aspek sumber daya manusia. Tradisi membaca dan
mengajarkan kitab memang kuat, tetapi sebagian besar kyai dan santri tidak memiliki kapasitas teknis
dalam konservasi atau pengelolaan naskah. Tujuan utama pengajaran klasik adalah memahami isi kitab,
bukan merawatnya sebagaimana objek sejarah yang membutuhkan perlakuan filologis atau kodikologis.
Ma’ali dan Asif (2024) menjelaskan bahwa minimnya pemahaman tentang perawatan naskah di pesantren
membuat banyak manuskrip disimpan secara seadanya, tanpa katalogisasi, inventarisasi, maupun sistem
penyimpanan yang memadai. Kondisi ini mempercepat kerusakan kitab, terutama teks hasil salin-tangan
ulama lokal yang sesungguhnya memiliki nilai historis penting.

Tantangan berikutnya berkaitan dengan perubahan pola belajar santri di era digital. Masuknya
kitab digital, aplikasi makna gandul, serta platform pembelajaran berbasis daring membuat sebagian santri
lebih mengandalkan teks digital dibandingkan kitab fisik. Penggunaan kitab digital memang mempermudah
akses dan mempercepat proses belajar, namun secara tidak langsung menurunkan perhatian terhadap
kitab cetak dan manuskrip asli. Ketika rujukan utama beralih ke format digital, keberadaan kitab kuning
fisik yang mengandung nilai historis, tekstual, dan budaya pesantren berpotensi tersisihkan, sehingga
tradisi literasi kitab klasik menghadapi risiko terkikis.

Perubahan karakter belajar santri menyebabkan melemahnya keterikatan emosional dan
intelektual terhadap kitab klasik cetak. Jika tradisi literasi kitab cetak mulai tergerus, pemahaman terhadap
warisan tekstual Islam yang diwariskan melalui metode sorogan, bandongan, dan pembacaan matan dapat

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No.2 Tahun 2025, 420-426 425

terganggu, yang menunjukkan bahwa tantangan pelestarian naskah tidak hanya bersifat material, tetapi
juga kultural dan metodologis karena berkaitan dengan cara santri berinteraksi dengan teks dan
membangun ikatan intelektual dengan warisan keilmuan pesantren (Musa & Marwah, 2023).

Sejumlah upaya kontemporer mulai dilakukan oleh pesantren dan lembaga edukasi Islam. Salah
satu langkah strategis yang dianggap efektif adalah digitalisasi naskah sebagai cara untuk memastikan teks
tetap dapat diakses meskipun kondisi fisiknya rusak. Digitalisasi tidak hanya menyelamatkan isi teks, tetapi
juga membuka akses yang lebih luas bagi santri dan peneliti. Lestari (2021) menegaskan bahwa digitalisasi
dan dokumentasi sistematis memungkinkan kitab kuning tetap diajarkan sambil menjaga otoritas
tradisinya, selama proses ini tetap disertai penguatan metode klasik. Upaya digitalisasi terbukti efektif bila
dilakukan bersamaan dengan konservasi fisik dan peningkatan kapasitas sumber daya manusia di
pesantren.

Selain digitalisasi, langkah lain yang krusial adalah meningkatkan kesadaran komunitas pesantren
mengenai pentingnya merawat kitab sebagai warisan ilmu. Hal ini dapat diwujudkan melalui arahan santri
senior, kegiatan bahtsul kutub, atau pembiasaan kepada santri untuk memperlakukan kitab dengan rapi,
termasuk cara menyimpan di tempat yang kering, penggunaan sampul pelindung, serta praktik menangani
dan mendokumentasikan naskah dengan hati-hati. Meskipun terlihat sederhana, langkah-langkah semacam
ini memiliki dampak signifikan dalam memperpanjang usia kitab dan menjaga kualitas fisiknya.

Dengan menggabungkan teknologi modern melalui digitalisasi dan praktik konservasi tradisional,
pelestarian kitab dapat dilakukan secara lebih efektif. Pendekatan ini tidak hanya menjaga fungsi kitab
sebagai sumber ilmu, tetapi juga memastikan warisan intelektual pesantren tetap lestari, dapat diakses oleh
generasi santri saat ini, dan diwariskan secara berkelanjutan kepada generasi berikutnya, sehingga nilai
historis, tekstual, dan budaya dari naskah tetap terjaga.

4. CONCLUSION

Tradisi penulisan dan pengajaran kitab di pesantren Jawa Barat merupakan bagian integral dari
upaya pelestarian naskah keislaman. Praktik-praktik seperti ngalogat, yaitu penerjemahan dan pemaknaan
teks Arab ke dalam bahasa Sunda, serta sistem pengajaran kitab melalui sorogan, bandongan, halagah, dan
mudzakarah, menjadi mekanisme utama dalam menjaga keberlanjutan warisan intelektual Islam. Aktivitas
membaca, menyalin, memberikan makna gandul, dan berdiskusi tentang isi kitab memastikan kitab kuning
tetap hidup sebagai sumber ilmu yang autentik dan relevan bagi generasi santri berikutnya. Pelestarian
naskah menghadapi tantangan signifikan, termasuk kondisi fisik kitab yang rentan rusak, keterbatasan
pengetahuan teknis mengenai konservasi, serta pergeseran pola belajar akibat digitalisasi. Digitalisasi kitab
kuning, peningkatan kesadaran komunitas pesantren, dan praktik penyimpanan yang lebih baik menjadi
upaya kontemporer untuk menjaga keberlanjutan naskah. Selain itu, keterlibatan aktif kyai dan santri
dalam praktik sorogan, bandongan, halaqah, dan mudzakarah turut memperkuat keterikatan terhadap
kitab fisik dan memastikan transmisi ilmu tetap berjalan dengan akurat. Dengan kombinasi tradisi
pembelajaran klasik dan pemanfaatan teknologi modern, pesantren Jawa Barat mampu melestarikan kitab
kuning secara berkesinambungan. Warisan intelektual Islam tidak hanya tetap lestari, tetapi juga dapat
diakses dan dipelajari oleh generasi santri selanjutnya, sehingga fungsi kitab sebagai sumber ilmu dan
identitas budaya pesantren tetap terjaga.

5. ACKNOWLEDGE

Dengan penuh rasa syukur, peneliti mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada
semua pihak yang telah memberikan bantuan dan dukungan selama proses penelitian ini berlangsung.
Berbagai kontribusi yang diberikan, baik berupa ide, tenaga, bimbingan, fasilitas, maupun doa telah menjadi
dorongan penting yang menguatkan peneliti dalam menjalani seluruh proses penelitian, mulai dari tahap
persiapan hingga penyusunan laporan akhir. Tanpa keterlibatan banyak pihak tersebut, penelitian ini tidak
akan dapat berjalan dengan lancar serta mencapai hasil sebagaimana yang diharapkan. Semoga segala
bentuk kebaikan yang diberikan mendapatkan balasan yang setimpal dan membawa kebermanfaatan bagi
semua.

6. REFERENCES

Afifah, 1., & Sirojudin, D. (2022). Efektivitas Arab Pegon dalam pemahaman kitab kuning di Pesantren Darun
Najah Malang. JoEMS (Journal of Education and Management Studies), 5(6), 41-45.
https://doi.org/10.32764 /joems.v5i6.848

Reysani Sabila Putri / Tradisi Penulisan dan Pengajaran Kitab di Pesantren sebagai Upaya Pelestarian Naskah Islam di Jawa Barat



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No.2 Tahun 2025, 420-426 426

Bruinessen, M. van. (2012). Kitab kuning, pesantren, & tarekat: Tradisi-tradisi Islam di Indonesia (Edisi
revisi). Karya asli diterbitkan 1994.

Jajang Jahroni, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. (2020, Mei 19). Pesantren dan tradisi menulis (2).

Kuswandi, D., & Maskur, A. (2022). Metodologi tafsir ulama Nusantara di Tanah Pasundan (Telaah atas kitab
Tafsir Rawdhat al-‘Irfan dan Malja’ at-Thalibin karya KH. Ahmad Sanusi). Jurnal Studi Islam
Nusantara, 6(2), 101-120. STIQ As-Syifa Subang & Universitas Indraprasta PGRI Jakarta.

Lestari, P. (2021). Tradisi penulisan dan pengajaran kitab pesantren: Proses membangun otoritas dalam
kitab kuning. JKII. https://ejournal.uin-suka.ac.id /pasca/jkii/article/view/1331

Lestari, P. (2022). Tradisi penulisan dan pengajaran kitab pesantren: Proses membangun otoritas dalam
kitab kuning. Probolinggo: Universitas Islam Zainul Hasan Genggong.

Ma’alj, F., & Asif, M. (2024). Aspek kodikologis dan filologis manuskrip tafsir Pesantren Bustanul Ulum. Al-
Itgan. https://ejournal.staialanwar.ac.id /index.php/itqon/article /view/58

Maknun, A., Nugroho, A., & Libriyanti, F. (2023). Kontribusi ulama Nusantara terhadap keilmuan Islam di
Indonesia:  Studi  kasus inventarisasi  manuskrip  pesantren. @ Muslim  Heritage.
https://jurnal.iainponorogo.ac.id /index.php/muslimheritage/article/view /3625

Musa, A., & Marwah, R. (2023). Transmisi nilai dan keilmuan kitab kuning di era digital: Studi etnopedagogi
pesantren tradisional dan modern. Al-Qolam.
https://ejournal.alqolam.ac.id /index.php/studipesantren/article/view/1864

Nana, Sudjana. (2016). Penilaian hasil proses belajar mengajar. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.
Nazib, F. (2025). Manajemen pesantren: Strategi, tantangan dan solusi. Trazmedia Publishing.

Suryani, E. N. (2021). Mengenal filologi dan kefilologian dalam perspektif multidisiplin (Cet. 1). Bandung:
PT Raness Media Rancage.

Wijayanti, L. (2025). Digitalisasi kitab kuning: Peluang dan tantangan. MJU Kuningan. https://oj.mjuk

JPAI E-ISSN : 2828-2337


https://oj.mjuk/

