
 

Jurnal Pendidikan Agama Islam  

E-ISSN : 2828-2337 
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive 
 

*Corresponding author 
E-mail addresses: asparbestuur8@gmail.com  (Aspar) 

Konsep Kenabian Dan Pewahyuan Dalam Islam 

Aspar1, Dahlan Lama Bawa2  
1 Universitas Muhammadiyah Makassar 

2 Universitas Muhammadiyah Makassar 

Corresponding author: asparbestuur8@gmail.com  

 
A B S T R A C T 

After the collapse of the Abbasid dynasty due to the Mongol attack on 
Baghdad, Islamic civilization slowly began to collapse. The emergence of 
the Safavid dynasty in Persia founded by Safi al-Din (1252-1334) brought 
major changes to the decline of Islamic civilization at that time. The Safavid 
dynasty emerged in the Middle Ages, initially this dynasty originated from 
a tarekat movement that was established in Ardabila, this tarekat continued 
to be maintained until this tarekat became a political movement, even the 
name Safavid was preserved until it became a dynasty. The Safavid dynasty 
had an important role in the development of the history of Islamic 
civilization and culture, it was recorded that there were eleven caliphs who 
occupied the throne of the caliphate, each of them had their respective roles 
in the spread of Islamic civilization, but from the many caliphs who 
occupied the caliphate, the Safavid dynasty also experienced several 
internal and external conflicts that resulted in the decline and destruction 
of the Safavid dynasty in Persia. 
 
 
 

1. INTRODUCTION 

Dalam sejarah pemikiran Islam, konsep kenabian (nubuwwah) dan pewahyuan (wahyu) 
merupakan dua aspek fundamental yang menentukan arah kehidupan umat manusia. Keduanya tidak 
hanya berkaitan dengan dimensi teologis, tetapi juga filosofis, epistemologis, dan etis yang membentuk 
struktur ajaran Islam (Nasr, 2006; Al-Attas, 1993). Kenabian dipahami sebagai lembaga ilahiah yang 
berfungsi membimbing manusia menuju kebenaran dan kebahagiaan hakiki melalui wahyu yang 
bersumber dari Allah SWT (Al-Ghazali, 2000). 

Islam menempatkan kenabian sebagai media komunikasi antara Tuhan dan manusia. Nabi tidak 
hanya berfungsi sebagai penyampai risalah, tetapi juga sebagai teladan moral (uswah hasanah) yang 
mengaktualisasikan nilai ketauhidan dalam kehidupan sosial dan peradaban (Rahman, 1982). Nabi 
Muhammad SAW sebagai penutup para nabi (khatam al-anbiya’) menunjukkan kesinambungan historis dan 
universalitas risalah Islam (Quraish Shihab, 1996). 

Pewahyuan (wahyu) merupakan manifestasi komunikasi transendental yang tidak dapat dijangkau 
sepenuhnya oleh akal manusia. Wahyu melahirkan Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam dan 
pedoman hidup umat manusia (Ibn Taimiyyah, 1995). Wahyu tidak hanya dipahami sebagai teks verbal, 
tetapi juga sebagai pengalaman spiritual yang membentuk kesadaran profetik dan arah peradaban manusia 
(Nasr, 2006) 

Dari sudut pandang epistemologi Islam, wahyu menempati posisi tertinggi sebagai sumber 
pengetahuan absolut. Al-Ghazali menegaskan bahwa wahyu melampaui rasio, tetapi tidak bertentangan 
dengannya, bahkan berfungsi menyempurnakan akal manusia (Al-Ghazali, 2000). Pandangan ini 
menempatkan wahyu sebagai fondasi bagi ilmu pengetahuan, hukum, dan etika dalam Islam (Al-Farabi, 
1985). 

Dalam konteks modern, otoritas wahyu menghadapi tantangan serius akibat sekularisasi dan 
relativisme moral. Banyak pemikiran modern yang mereduksi agama ke dalam kerangka rasional-empiris 
semata dan mengabaikan dimensi transendentalnya (Rahman, 1982; Al-Attas, 1993). Akibatnya, terjadi 
krisis nilai dan disorientasi moral di tengah kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Oleh karena itu, kajian tentang kenabian dan pewahyuan menjadi penting untuk menegaskan kembali 
posisi wahyu sebagai sumber utama kebenaran yang menuntun akal dan membangun peradaban beradab. 
Penelitian ini mengkaji konsep kenabian dan pewahyuan berdasarkan Al-Qur’an, hadis, serta pandangan 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received  1 September 2025 

Revised  10 September 2025 

Accepted 1 Oktober 2025 

Available online  10 Oktober 2025 
 

Kata Kunci: 
Kerajaa Safawi, Peradaban Islam 
Mistimisme, Persia  
 
Keywords: 
Safavid Empire, Mystical Islamic 
Civilization, Persia 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2022 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:asparbestuur8@gmail.com
mailto:asparbestuur8@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No 2 Tahun 2025, 444-447   445 
 

 

Aspar / Konsep Kenabian Dan Pewahyuan Dalam Islam 

pemikir klasik seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-Ghazali, serta pemikir modern seperti Fazlur Rahman dan 
Syed Naquib al-Attas, dengan pendekatan teologis, filosofis, dan historis (Rahman, 1982; Al-Attas, 1993). 

Berdasarkan uraian latar belakang tersebut, dapat dipahami bahwa terdapat sejumlah 
permasalahan mendasar yang relevan dan menarik untuk dikaji lebih lanjut. Salah satu permasalahan 
utama adalah adanya kecenderungan dalam pemikiran modern yang mereduksi makna wahyu dengan lebih 
menekankan rasionalitas dan empirisme, sehingga mengabaikan dimensi transendental dan spiritual yang 
menjadi esensi wahyu itu sendiri. Selain itu, masih kurang berkembang pemahaman yang komprehensif 
mengenai konsep kenabian sebagai institusi ilahiah yang tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memiliki 
implikasi epistemologis dan peradaban. Permasalahan lain yang muncul adalah terjadinya dikotomi antara 
akal dan wahyu dalam wacana keilmuan kontemporer, di mana wahyu kerap diposisikan berseberangan 
dengan rasio dan sains. Di sisi lain, kajian yang bersifat integratif antara pandangan ulama klasik dan 
pemikir Islam modern tentang kenabian dan pewahyuan dalam konteks kekinian masih relatif minim. 
Kondisi ini diperparah oleh krisis moral dan spiritual yang melanda masyarakat modern, sehingga semakin 
menegaskan urgensi reaktualisasi nilai-nilai profetik dalam kehidupan sosial. Oleh karena itu, berbagai 
permasalahan tersebut menjadi landasan penting bagi penelitian ini untuk mengkaji kembali konsep 
kenabian dan pewahyuan secara mendalam, sistematis, dan kontekstual. 

 
2. METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 
research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai konsep kenabian (nubuwwah) dan pewahyuan 
(wahyu) bersifat normatif-filosofis serta membutuhkan analisis mendalam terhadap sumber-sumber teks 
keislaman dan pemikiran para ulama. Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan 
sekunder. Data primer meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi, serta karya-karya klasik para pemikir Islam 
seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-Ghazali yang membahas kenabian dan wahyu. Data sekunder mencakup 
buku, artikel jurnal ilmiah, dan karya pemikir Islam modern seperti Fazlur Rahman dan Syed Muhammad 
Naquib al-Attas yang relevan dengan tema penelitian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri, 
mengkaji, dan mengklasifikasi literatur yang berkaitan dengan konsep kenabian dan pewahyuan dalam 
perspektif teologis, filosofis, dan historis. Teknik analisis data menggunakan metode analisis deskriptif-
analitis dan komparatif, yaitu dengan mendeskripsikan konsep kenabian dan pewahyuan menurut sumber-
sumber Islam, kemudian menganalisis serta membandingkan pandangan ulama klasik dan pemikir modern 
untuk menemukan titik temu, perbedaan, dan relevansinya dalam konteks kekinian. Untuk menjaga 
keabsahan data, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai referensi 
otoritatif, baik klasik maupun kontemporer. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu 
menghasilkan pemahaman yang komprehensif, integratif, dan kontekstual mengenai konsep kenabian dan 
pewahyuan dalam Islam. 

 
3. RESULT AND DISCUSSION 
A. Kebutuhan Manusia terhadap Nabi dan Rasul 

Dalam perspektif Islam, keberadaan nabi dan rasul merupakan kebutuhan mendasar bagi manusia, 
tidak hanya dalam aspek teologis, tetapi juga filosofis, moral, sosial, dan spiritual. Nabi dan rasul diutus oleh 
Allah SWT untuk membimbing manusia memahami hakikat keberadaan, tujuan hidup, serta cara menjalani 
kehidupan sesuai kehendak Ilahi. Tanpa bimbingan kenabian, manusia berpotensi tersesat dalam 
menentukan arah hidup akibat keterbatasan akal dan pengetahuannya (Al-Ghazali, 2004; Al-Qur’an, QS. Al-
Baqarah: 213). 

Akal manusia memang merupakan anugerah besar yang memungkinkan manusia berpikir dan 
menalar, namun kemampuannya bersifat terbatas. Akal hanya mampu menjangkau realitas empiris dan 
rasional, sementara persoalan metafisis seperti hakikat Tuhan, kehidupan akhirat, dan standar moral 
absolut berada di luar jangkauannya. Al-Ghazali mengibaratkan hubungan akal dan wahyu seperti mata dan 
cahaya; mata tidak dapat melihat tanpa cahaya, sebagaimana akal tidak dapat mencapai kebenaran hakiki 
tanpa bimbingan wahyu (Al-Ghazali, 2004). Dengan demikian, wahyu berfungsi sebagai penyempurna dan 
penuntun akal, bukan pengganti rasionalitas manusia. 

Selain kebutuhan epistemologis, manusia juga memiliki kebutuhan moral yang bersifat universal. 
Akal dapat mengenali sebagian nilai kebaikan, tetapi tidak mampu menetapkan standar moral yang mutlak 
dan berlaku sepanjang zaman. Oleh karena itu, para nabi membawa hukum moral yang bersumber dari 
kehendak Ilahi, bukan dari kesepakatan manusia yang relatif. Nabi Muhammad SAW menegaskan bahwa 
misi utama kerasulannya adalah menyempurnakan akhlak manusia, yang mencakup nilai keadilan, 
kejujuran, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial (HR. Ahmad; Rahman, 1982). 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No 2 Tahun 2025, 444-447  446 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Dalam dimensi sosial, manusia sebagai makhluk sosial membutuhkan tatanan yang adil dan beradab. 
Sejarah menunjukkan bahwa sistem sosial yang tidak berlandaskan wahyu sering melahirkan ketidakadilan 
dan penindasan. Al-Farabi menjelaskan bahwa masyarakat ideal hanya dapat terwujud jika dipimpin oleh 
sosok yang memiliki pengetahuan rasional sekaligus bimbingan wahyu, yaitu nabi atau figur profetik (Al-
Farabi, 1995). Oleh karena itu, kenabian menjadi fondasi penting bagi lahirnya peradaban yang 
berkeadaban, sebagaimana tercermin dalam sejarah peradaban Islam klasik yang memadukan ilmu, moral, 
dan spiritualitas. 

Di samping itu, manusia juga memiliki kebutuhan spiritual yang mendalam. Modernitas yang 
cenderung materialistik sering menimbulkan kehampaan eksistensial dan krisis makna hidup. Para nabi 
hadir untuk mengarahkan manusia kepada Tuhan sebagai sumber makna sejati. Wahyu bukan hanya 
informasi, tetapi juga sarana transformasi spiritual yang membangkitkan kesadaran ilahiah dan tanggung 
jawab moral manusia (Nasr, 1987). Oleh karena itu, meskipun risalah kenabian telah berakhir, nilai-nilai 
kenabian tetap relevan dan abadi, serta dilanjutkan melalui peran ulama dan pemikir Islam sebagai pewaris 
para nabi (Kuntowijoyo, 2006). 
 
B. Implikasi Keimanan kepada Nabi dan Rasul 

Keimanan kepada nabi dan rasul merupakan bagian integral dari rukun iman yang memiliki 
implikasi luas terhadap pembentukan akidah, moral, dan tatanan sosial. Al-Qur’an menegaskan bahwa iman 
kepada Allah harus disertai iman kepada rasul-rasul-Nya (QS. An-Nisa’: 136). Keimanan ini menumbuhkan 
kesadaran akan keterbatasan rasio manusia serta pentingnya bimbingan ilahi dalam kehidupan. 
Secara moral, keimanan kepada rasul melahirkan sikap keteladanan (uswah hasanah), khususnya kepada 
Nabi Muhammad SAW yang menjadi contoh ideal dalam aspek ibadah, etika sosial, dan kepemimpinan (QS. 
Al-Ahzab: 21). Dengan meneladani akhlak kenabian, seorang muslim diharapkan mampu menghadirkan 
nilai keadilan, kesabaran, dan kasih sayang dalam kehidupan sehari-hari (Ibn Katsir, 2000). 

Keimanan kepada para nabi juga mengandung makna universalitas risalah. Islam mengajarkan 
bahwa setiap umat telah diutus seorang rasul yang membawa ajaran tauhid sesuai konteks zamannya (QS. 
An-Nahl: 36). Pemahaman ini mendorong sikap toleransi, penghargaan terhadap keragaman, serta 
kesadaran bahwa seluruh nabi membawa misi ketuhanan yang sama (Al-Attas, 1995). 

Dalam ranah epistemologis, iman kepada rasul menegaskan bahwa wahyu merupakan sumber 
kebenaran tertinggi dalam Islam. Ilmu pengetahuan dalam Islam bersifat tauhidi, yaitu menyatukan 
dimensi rasional, empiris, dan spiritual dalam satu kesatuan makna yang berorientasi pada pengenalan 
Allah (Nasr, 1987). Dengan demikian, iman kepada rasul tidak bersifat pasif, melainkan menjadi komitmen 
aktif untuk mewujudkan nilai-nilai profetik dalam seluruh aspek kehidupan. 
 
C. Wahyu dan Mu‘jizat 

Wahyu dan mu‘jizat merupakan dua unsur yang tidak terpisahkan dari konsep kenabian. Wahyu 
adalah media komunikasi Allah SWT dengan para rasul-Nya, sedangkan mu‘jizat berfungsi sebagai bukti 
kebenaran risalah yang mereka bawa. Wahyu dipahami sebagai firman Allah yang diturunkan kepada para 
nabi melalui perantaraan malaikat Jibril, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Asy-Syura: 51 (Al-Razi, 1999). 
Para ulama klasik seperti Al-Ghazali dan Fakhruddin al-Razi menegaskan bahwa wahyu merupakan bentuk 
pengetahuan tertinggi karena bersumber dari Tuhan yang Mahatahu. Wahyu berada di atas akal, namun 
tidak bertentangan dengannya, melainkan membimbing akal agar mampu memahami kebenaran secara 
utuh (Al-Ghazali, 2004). Fazlur Rahman menambahkan bahwa wahyu harus dipahami secara dinamis 
sebagai petunjuk moral yang relevan sepanjang zaman (Rahman, 1982). 

Mu‘jizat, di sisi lain, merupakan peristiwa luar biasa yang diberikan Allah kepada para rasul sebagai 
bukti kebenaran kenabian. Setiap nabi diberikan mu‘jizat sesuai konteks zamannya, sementara Nabi 
Muhammad SAW dianugerahi Al-Qur’an sebagai mu‘jizat terbesar dan abadi. Keunggulan Al-Qur’an terletak 
pada keindahan bahasanya, kedalaman maknanya, serta daya tantang intelektual yang tidak tertandingi (Al-
Baqillani, 1997). 

Hubungan antara wahyu dan mu‘jizat bersifat komplementer. Wahyu adalah substansi ajaran ilahi, 
sedangkan mu‘jizat berfungsi sebagai legitimasi empiris atas kebenaran wahyu. Keduanya menegaskan 
bahwa risalah kenabian bukan produk rasionalitas manusia, melainkan berasal dari kehendak Ilahi yang 
absolut. Dengan memahami hubungan ini, umat Islam diharapkan mampu meneguhkan keimanan sekaligus 
membangun pandangan dunia Islam yang seimbang antara akal, wahyu, dan realitas kehidupan (Al-Attas, 
1995). 
 
 
 
 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No 2 Tahun 2025, 444-447   447 
 

 

Aspar / Konsep Kenabian Dan Pewahyuan Dalam Islam 

4. CONCLUSION 
Konsep kenabian dan pewahyuan dalam Islam merupakan landasan pokok bagi terbentuknya 

keimanan dan peradaban manusia yang berlandaskan nilai-nilai ilahiah. Pertama, manusia membutuhkan 
nabi dan rasul sebagai pembimbing moral, spiritual, dan intelektual agar hidupnya terarah sesuai kehendak 
Allah SWT. Kedua, keimanan kepada nabi dan rasul menumbuhkan kesadaran religius dan tanggung jawab 
sosial, serta memperkuat hubungan manusia dengan Tuhannya melalui teladan kenabian. Ketiga, wahyu 
dan mukjizat menjadi bukti kebenaran risalah kenabian sekaligus sumber legitimasi keimanan dan hukum 
Islam. Dengan demikian, kenabian dan pewahyuan bukan hanya konsep teologis, tetapi juga prinsip dasar 
pembentukan akhlak, ilmu, dan peradaban manusia menuju kehidupan yang berkeadaban dan bertauhid. 
Pemahaman yang benar terhadap keduanya akan melahirkan pribadi yang beriman, berilmu, dan beramal 
saleh. Pada akhirnya, konsep kenabian dan pewahyuan menjadi pedoman utama dalam menata kehidupan 
yang harmonis antara manusia, alam, dan Sang Pencipta 
 
5. REFERENCES 

 

 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC, 1993. 
  Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr, 1990. 
  Al-Maududi, Abul A‘la. Risalah Tentang Kenabian. Bandung: Pustaka, 1984. 
 Al-Qur’an al-Karim. 
  Al-Razi, Fakhruddin. Tafsir al-Kabir (Mafatih al-Ghaib). Beirut: Dar al-Fikr, 1999. 
 Al-Sa’di, Abdurrahman bin Nashir. Tafsir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan. Riyadh: Dar al-

Salam, 2000. 
  Al-Tahanawi, Muhammad Ali. Kashshaf Istilahat al-Funun. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996. 
 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: University of 

Chicago Press, 1982. 
 Harun Nasution. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press, 2011. 
Ibn Khaldun. Muqaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar al-Fikr, 2001. 
 Ibn Taimiyyah. Majmu‘ al-Fatawa. Riyadh: Dar al-Wafa, 1995. 
 M. Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat. 

Bandung: Mizan, 2004. 
 Muhammad Asad. The Message of the Qur’an. Gibraltar: Dar al-Andalus, 1980. 
 Sayyid Quthb. Fi Zhilal al-Qur’an. Kairo: Dar al-Syuruq, 1985. 
 Syed Hossein Nasr. Knowledge and the Sacred. Albany: State University of New York Press, 1989. 
 


