Jurnal Pendidikan Agama Islam
E-ISSN : 2828-2337 o o oz
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php /JPAl/issue/archive

Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu:
Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan

Islam

Havid Nur Solikhin?*, Ridwan Faqih Sihono2, Dwi Ratna Sari3

123 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, indonesia
(25204011003 @student.uin-suka.ac.id )

ARTICLE INFO

Article history:

Received 1 September 2025

Revised 15 September 2025
Accepted 28 September 2025
Available online 31 September 2025
Kata Kunci:

Epistemologi Qur’ani, Akal, Wahyu,
IImu  Pengetahuan, Pendidikan
Islam.

Keywords:

Qur’anic Epistemology, Reason,
Revelation, Knowledge, Islamic
Education.

©N0l®

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2022 by Author. Published by
Universitas Garut.

ABSTRAK

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi menuntut umat Islam
untuk meninjau kembali relasi antara akal dan wahyu dalam kerangka
epistemologi Islam. Artikel ini bertujuan menganalisis fungsi ilmu
pengetahuan dalam perspektif Al-Qur'an dengan menekankan integrasi
rasionalitas dan spiritualitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif jenis studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan
tafsir tematik (maudhu‘i) dan analisis filosofis-epistemologis terhadap
ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan ilmu, akal, dan wahyu. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Al-Qur’an menempatkan ilmu sebagai
sarana manusia mengenal Allah dan memahami realitas ciptaan-Nya. Akal
berperan sebagai instrumen rasional untuk meneliti kebenaran empiris,
sementara wahyu menjadi pedoman moral dan spiritual agar ilmu tidak
kehilangan arah nilai. Keselarasan antara akal dan wahyu melahirkan
paradigma ilmu yang integratif, rasional, dan transendental. Dalam konteks
pendidikan Islam, integrasi ini menjadi dasar bagi pengembangan sistem
pembelajaran yang seimbang antara kecerdasan intelektual dan kesadaran
spiritual, guna melahirkan insan ulul albab yang berilmu, beriman, dan
berakhlak.

ABSTRACT

The development of science and technology requires Muslims to re-examine the relationship between reason
and revelation within the framework of Islamic epistemology. This article aims to analyze the function of
knowledge from the perspective of the Qur’an by emphasizing the integration of rationality and spirituality.
This study employs a qualitative approach in the form of library research, using a thematic tafsir (maudhu)
method and philosophical-epistemological analysis of Qur’anic verses related to knowledge, reason, and
revelation. The findings reveal that the Qur’an positions knowledge as a means for humans to know Allah and
understand the reality of His creation. Reason functions as a rational instrument for examining empirical
truths, while revelation serves as a moral and spiritual guide so that knowledge does not lose its value
orientation. The harmony between reason and revelation gives rise to an integrative, rational, and
transcendental paradigm of knowledge. In the context of Islamic education, this integration becomes the
foundation for developing a learning system that balances intellectual capacity and spiritual awareness, aimed
at producing ulul albab—individuals who are knowledgeable, faithful, and of noble character.

1. Pendahuluan

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada era modern telah melahirkan perubahan
besar dalam cara manusia memahami realitas, kebenaran, dan moralitas. Dominasi paradigma
rasionalistik-positivistik dalam ilmu modern sering kali menjadikan akal sebagai satu-satunya rujukan
kebenaran, sementara wahyu diposisikan sebagai wilayah yang terpisah dari proses rasional (Aziz, 2022).
Akibatnya, terjadi disintegrasi antara dimensi intelektual dan spiritual yang berdampak pada krisis nilai,
reduksi makna ilmu, serta lemahnya orientasi etis dalam pengembangan sains (Nurcholis, 2021). Dalam
konteks Islam, kondisi ini menuntut adanya rekonstruksi epistemologi yang mampu mengintegrasikan
kemampuan rasional manusia dengan petunjuk wahyu sebagai sumber kebenaran transendental (Aziz,
2022).

Al-Qur’an memberikan perhatian besar terhadap aktivitas intelektual dan mendorong manusia
untuk berpikir kritis, merenung, serta mengamati fenomena ciptaan-Nya (Hayat dkk., 2025). Seruan seperti

*Corresponding author
E-mail addresses: 25204011003 @student.uin-suka.ac.id (Havid Nur Solikhin)


https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:25204011003@student.uin-suka.ac.id
mailto:25204011003@student.uin-suka.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 358

afala ta'qiliin, afala tatafakkarin, dan yandzuriin menunjukkan bahwa akal adalah bagian dari instrumen
llahi yang diberikan kepada manusia untuk mengenali tanda-tanda kebesaran Allah di alam semesta.
Namun, Al-Qur’an juga menegaskan bahwa akal hanya dapat berfungsi secara benar apabila berada dalam
bimbingan wahyu (Fahmi dkk. 2024). Wahyu berperan memberikan arah moral, batas nilai, dan fondasi
spiritual agar aktivitas intelektual tidak terjebak pada kesombongan rasional maupun penyimpangan etis
(Siar dkk. 2024). Konsep ini menjelaskan bahwa akal dan wahyu dalam Islam bukan dua kutub yang
bertentangan, melainkan dua sumber kebenaran yang harus berjalan selaras dan saling melengkapi.

Diskursus hubungan akal dan wahyu telah menjadi pembahasan mendalam dalam tradisi
intelektual Islam. Para pemikir seperti Al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rushd, hingga Al-Ghazali masing-masing
memberikan konstruksi epistemologis yang menempatkan akal dan wahyu dalam hubungan koheren
(Hayat dkk., 2025). Namun, perkembangan ilmu modern yang cenderung terfragmentasi serta munculnya
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum di dunia Islam membuat diskursus ini kembali relevan.
Tantangan ini semakin penting dalam bidang pendidikan Islam, yang pada praktiknya masih berupaya
menemukan model epistemologi yang mampu menyeimbangkan kecerdasan intelektual, kedalaman
spiritual, dan integritas moral.

Walaupun sejumlah penelitian telah membahas integrasi akal dan wahyu, sebagian besar kajian
bersifat normatif dan belum menguraikan secara sistematis bagaimana Al-Qur'an memposisikan ilmu
pengetahuan sebagai hasil harmonisasi keduanya. Penelitian terdahulu juga belum secara langsung
menghubungkan konstruksi epistemologi Qur'ani dengan rekonstruksi pendidikan Islam sebagai ruang
pembentukan insan ulul albab. Karena itu, diperlukan penelitian yang menelaah kembali ayat-ayat Al-
Qur’an melalui pendekatan tematik dan analisis filosofis-epistemologis untuk merumuskan fungsi ilmu
pengetahuan secara komprehensif.

Berdasarkan urgensi tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis fungsi ilmu pengetahuan
dalam perspektif Al-Qur’an dengan menekankan harmonisasi akal dan wahyu sebagai fondasi epistemologi
Islam. Hasil kajian diharapkan memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan paradigma
keilmuan yang integratif serta menjadi dasar bagi rekonstruksi pendidikan Islam yang mampu melahirkan
generasi yang cerdas secara intelektual, matang secara spiritual, dan berkarakter luhur sebagaimana
konsep insan ulul albab.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research) yang berfokus pada analisis ayat-ayat Al-Qur’an terkait konsep ilmu, akal, dan wahyu (Saefullah,
2024). Pendekatan utama yang digunakan adalah tafsir tematik (maudhu) yang mengkaji ayat-ayat Al-
Qur’an berdasarkan tema tertentu secara komprehensif, disertai analisis filosofis-epistemologis untuk
memahami konstruksi hubungan antara akal dan wahyu dalam perspektif Islam (Zulkhairi & Fakhruddin,
2023).

Tabel 1. Sumber Data Penelitian

Jenis

Sumber Nama/Contoh Keterangan
Primer Al-Quran Ayat-ayat terkait iIm, ‘aql, wahyu, tafakkur,
tadabbur.
Tafsir al-Mishbah (Quraish Shihab) Tafsir kontemporer dengan pendekatan
kontekstual.
Tafsir Ibn Katsir Tafsir klasik berbasis riwayat.
Tafsir al-Maraghi Tafsir modern dengan pendekatan tematik.
Buku-buku epistemologi Islam (Al-Attas, Nasr, Literatur teoretis untuk memperkuat

Sekunder e .
Kartanegara) analisis filosofis.
Artikel jurnal terkait integrasi ilmu, akal, dan Data ilmiah untuk memetakan posisi
wahyu penelitian terdahulu.

Penelitian sebelumnya tentang pendidikan  Rujukan penerapan epistemologi Qur’ani
Islam dan ulul albab dalam pendidikan.

Sumber data penelitian terdiri atas dua kategori. Sumber primer meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab
tafsir otoritatif, seperti Tafsir al-Mishbah, Tafsir Ibn Katsir, dan Tafsir al-Maraghi (Aziz, 2022). Sumber

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 359

sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan penelitian terdahulu yang membahas epistemologi Islam,
integrasi ilmu, dan konsep akal-wahyu (Hayat dkk., 2025). Pemilihan sumber dilakukan dengan
mempertimbangkan otoritas keilmuan, relevansi tema, dan kontribusi konseptual terhadap kajian yang
diangkat (Fahmi dkk., 2024).

Tabel 2. Tahap Analisis Data
Tahap Analisis Proses Output

Menelusuri ayat menggunakan kata kunci: ‘ilm, ‘aql,

Identifikasi Ayat tafakkur, wahyu,

Daftar ayat yang relevan.

Mengelompokkan ayat ke dalam tema: (a) konsep ilmu,

Klasifikasi Tema (b) fungsi akal, (c) peran wahyu, (d) orientasi ilmu.

Struktur tema konseptual.

Membandingkan interpretasi mufasir klasik & Pemahaman makna ayat

Analisis Tafsir kontemporer. yang komprehensif.

Analisis Filsafat- Mengurai relasi akal-wahyu berdasarkan kerangka . ' )
. . o . . . Kesimpulan filosofis.

epistemologis ontologi-epistemologi-aksiologi.

Menghubungkan temuan dengan konteks pendidikan Model integratif keilmuan

Sintesis Pendidikan .
Islam. Qur’ani.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, pembacaan mendalam,
pencatatan, dan pengelompokan informasi sesuai tema penelitian (Hayat dkk., 2025). Ayat-ayat Al-Qur’an
ditentukan berdasarkan kata kunci seperti ‘ilm, ‘aql, tafakkur, dan wahyu, kemudian diklasifikasikan ke
dalam subtema seperti peran akal, fungsi wahyu, dan orientasi ilmu dalam Islam (Syauqi & Bahri, 2024).
Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dengan tiga tahap: (1) reduksi data,
yaitu memilih informasi yang relevan dengan fokus penelitian; (2) penyajian data, yakni menyusun temuan
dalam bentuk kategori tematik; dan (3) penafsiran data dengan menghubungkan ayat-ayat Al-Qur’an,
pandangan mufasir, serta konsep epistemologi Islam (Fahmi dkk., 2024). Pendekatan filosofis digunakan
untuk menafsirkan relasi akal-wahyu dalam kerangka ontologis, epistemologis, dan aksiologis (Zain dkk.,
2025). Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi interpretasi, yaitu membandingkan
pandangan para mufasir klasik dan kontemporer serta mencocokkannya dengan literatur akademik
modern (Zulkhairi & Fakhruddin, 2023). Proses ini dilakukan untuk memastikan konsistensi makna,
ketepatan konteks, dan keakuratan penafsiran terhadap ayat-ayat yang dikaji (Indah, 2025).

3. HASIL DAN DISKUSI

Konsep Ilmu Pengetahuan dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an memposisikan ilmu sebagai fondasi utama bagi kedudukan manusia sebagai makhluk
berakal dan khalifah di bumi (Hayat dkk., 2025). Pemaknaan ilmu dalam Al-Qur’an tidak hanya berkaitan
dengan aspek kognitif, tetapi juga mencakup dimensi spiritual, etis, dan teleologis (Fahmi dkk., 2024). Salah
satu ayat fundamental yang menunjukkan kedudukan ilmu terdapat dalam kisah pengajaran asma’kepada
Nabi Adam (QS. Al-Baqarah: 31-32) (Syauqi & Bahri, 2024). Pengajaran tersebut menegaskan bahwa ilmu
merupakan anugerah Ilahi yang membedakan manusia dari makhluk lainnya serta menjadi dasar legitimasi
manusia untuk menjalankan amanah kekhalifahan (Zain dkk., 2025). Dengan demikian, ilmu dalam
perspektif Qur'ani bukan sekadar hasil penalaran empiris, tetapi juga media untuk memahami realitas
ciptaan Allah dan mendekatkan diri kepada-Nya.

Hubungan antara ilmu dan pengenalan terhadap Allah (ma‘rifatullah) juga ditegaskan dalam
wahyu pertama, Iqra’ bismi rabbika (QS. Al-‘Alaq: 1-5). Ayat ini mengindikasikan bahwa proses pencarian
ilmu harus berangkat dari kesadaran ketuhanan (basmalah epistemik), yakni bahwa aktivitas intelektual
tidak boleh terputus dari orientasi spiritual (Igbal, 2021). Dengan demikian, ‘membaca’ dalam Al-Qur’an
tidak hanya mencakup membaca teks, tetapi juga membaca realitas empiris dan simbol-simbol ketuhanan
yang tersebar di alam semesta (Mishbahuddin, 2016). Hal ini memperlihatkan bahwa epistemologi Qur’ani
menempatkan ilmu sebagai jembatan antara pemahaman rasional dan penghayatan spiritual (Qifari, 2021).

Selain itu, Al-Qur'an memberikan sejumlah istilah yang menggambarkan proses intelektual
manusia, seperti ta‘aqqul (berakal), tafakkur (merenung), tadabbur (mendalamkan makna), dan tazakkur
(mengambil pelajaran) (Saiin & Karuok, 2022). Istilah-istilah ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak

Havid Nur Solikhin / Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam
Pendidikan Islam



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 360

menempatkan ilmu sebagai entitas statis, melainkan sebagai proses dinamis yang menuntut aktivitas
mental dan spiritual secara simultan (Wan Abdullah & Mohd Zhaffar, 2018). lmu bukan hanya kumpulan
informasi, tetapi pengalaman intelektual yang mengantarkan manusia menuju kesadaran akan keteraturan
dan kebijaksanaan Ilahi dalam penciptaan (Saiin & Karuok, 2022).

Dimensi etis juga merupakan bagian integral dari konsep ilmu dalam Al-Qur’an. Pengetahuan yang
benar tidak hanya dilihat dari validitas rasional, tetapi juga dari manfaatnya bagi kemaslahatan umat (Abdul
Qodir & Asrori, 2025). [lmu yang tidak digunakan untuk kebaikan dikritik oleh Al-Qur’an sebagai
pengetahuan yang tidak bernilai, sebagaimana gambaran orang-orang yang diberi pengetahuan tetapi tidak
mengamalkannya (QS. Al-Jumu‘ah: 5) (Abdul Qodir & Asrori, 2025). Dengan demikian, epistemologi Qur’ani
menuntut adanya hubungan erat antara ilmu, amal, dan akhlak. Ilmu yang sejati adalah ilmu yang
mengantarkan kepada tindakan etis dan menghindarkan manusia dari kesombongan intelektual.

Dari keseluruhan konsep tersebut, tampak bahwa Al-Qur'an memandang ilmu sebagai entitas
multifaset: bersifat rasional karena menuntut aktivitas intelektual, bersifat spiritual karena
menghubungkan manusia kepada Allah, dan bersifat moral karena mengarahkan perilaku menuju
kemaslahatan. Pandangan ini memberikan dasar bagi konstruksi epistemologi Islam yang integratif,
berbeda dengan paradigma sekular modern yang memisahkan ilmu dari nilai dan orientasi spiritual
(Muhammad dkk., 2025). Dengan demikian, konsep ilmu dalam Al-Qur’an menjadi fondasi penting bagi
pengembangan paradigma keilmuan Islam yang holistik dan menyeluruh.

Fungsi Ilmu Pengetahuan: Integrasi Akal dan Wahyu

Dalam perspektif Al-Qur’an, ilmu pengetahuan memiliki fungsi integratif yang menghubungkan
kemampuan rasional manusia dengan petunjuk wahyu (Ibrahim, 2015). Akal diposisikan sebagai
instrumen penting untuk melakukan proses penalaran, pengamatan, dan pengembangan ilmu, sementara
wahyu berfungsi sebagai pedoman normatif yang menjaga aktivitas ilmiah tetap berada dalam koridor nilai-
nilai ketuhanan (Wahidin, 2017). Integrasi antara keduanya merupakan karakter utama epistemologi Islam
yang membedakannya dari paradigma ilmu modern yang cenderung sekular dan memisahkan sains dari
nilai moral (Alwi Hs, 2019).

Akal dalam Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai kemampuan berpikir logis, tetapi juga sebagai
potensi untuk membaca tanda-tanda kebesaran Allah di alam semesta. Ayat-ayat yang memerintahkan
manusia untuk yatafakkarin, ya‘qiliin, dan yandhuriin menunjukkan bahwa penggunaan akal merupakan
bagian dari ibadah intelektual yang mengantarkan manusia kepada pengenalan yang lebih dalam terhadap
Sang Pencipta (S dkk, 2023). Namun demikian, Al-Qur'an juga mengingatkan bahwa akal dapat
menyimpang apabila tidak dibimbing oleh wahyu. Fenomena kaum terdahulu yang menolak kebenaran
meskipun memiliki kecerdasan menjadi bukti bahwa akal tanpa nilai dapat melahirkan kesombongan dan
penyimpangan moral (Siar dkk., 2024).

Wahyu dalam hal ini bertindak sebagai sumber kebenaran transendental yang mengarahkan
aktivitas ilmu agar tidak terjebak pada sekadar pengetahuan instrumental (Yusuf, 2017). Wahyu
menyediakan kerangka nilai (framework etik) yang menuntun manusia untuk memahami realitas bukan
hanya secara fungsional, tetapi juga secara moral dan spiritual (Mishbahuddin, 2016). Dengan demikian,
wahyu tidak menghambat proses ilmiah, tetapi justru memperluas cakrawala pengetahuan dengan
memberikan orientasi dan tujuan yang tidak dapat dijangkau oleh akal semata (Suhartawan, 2022).

Integrasi akal dan wahyu menghasilkan ilmu yang berorientasi pada kebenaran Ilahi (al-haqq) dan
kemaslahatan manusia (Ibrahim, 2015). [lmu menjadi sarana untuk memperbaiki kehidupan, memperkuat
keimanan, dan meneguhkan kesadaran spiritual (Mishbahuddin, 2016). Dalam QS. Al-Mujadilah: 11, Allah
meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu, yang menunjukkan bahwa ilmu yang benar harus
melahirkan iman, bukan sekadar kecerdasan rasional (Wahidin, 2017). Dengan kata lain, fungsi ilmu dalam
Al-Qur’an bukan hanya menjelaskan fenomena, tetapi juga membimbing manusia menuju akhlak mulia dan
kesadaran ketuhanan (Yusuf, 2017).

Paradigma integratif ini sangat relevan dalam konteks krisis etika dan reduksi nilai dalam
perkembangan ilmu kontemporer (Saputra dkk. 2025). Sains modern yang berdiri di atas positivisme
cenderung memisahkan fakta dari nilai, sementara Al-Qur’an menghubungkan keduanya dalam harmoni
yang tidak terpisahkan (Saiin & Karuok, 2022). Integrasi akal dan wahyu menjadi landasan kuat bagi

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 361

lahirnya ilmu yang komprehensif, rasional, dan sekaligus transendental. [lImu semacam ini tidak hanya
menjawab kebutuhan teknis manusia, tetapi juga memenuhi kebutuhan spiritual dan moral sebagai
makhluk yang bertanggung jawab kepada Allah.

Harmoni Akal dan Wahyu dalam Epistemologi Islam

Harmoni antara akal dan wahyu merupakan pilar utama epistemologi Islam yang membentuk
fondasi integratif dalam memahami realitas dan kebenaran (Qutub, 2023). Al-Qur’an tidak menempatkan
akal dan wahyu sebagai dua sumber pengetahuan yang saling bertentangan, melainkan sebagai entitas yang
bekerja secara komplementer (Hasanah & Hartono, 2022). Akal digunakan untuk menalar, menafsirkan,
serta mengobservasi fenomena alam, sedangkan wahyu memberikan kerangka moral, spiritual, dan
teleologis yang mengarahkan proses penalaran tersebut menuju kebenaran yang utuh (Qutub, 2023).

Salah satu ayat penting yang menggambarkan keselarasan ini adalah QS. Ali ‘Imran: 190-191. Ayat
tersebut mengajak manusia untuk merenungkan penciptaan langit dan bumi sebagai tanda kebesaran Allah.
Aktivitas berpikir (tafakkur) yang dilakukan berulang dan mendalam mengantar manusia pada kesimpulan
bahwa segala ciptaan tidak terjadi sia-sia (Haromain & Hakim, 2023). Dalam ayat ini, akal digunakan untuk
membaca realitas empiris, namun hasil pembacaannya bermuara pada kesadaran spiritual dan ketundukan
kepada Allah. Hal ini menunjukkan bahwa penggunaan akal dalam Islam bukan hanya aktivitas rasional,
tetapi juga memiliki dimensi ibadah.

Al-Qur'an tidak hanya menegaskan pentingnya penggunaan akal, tetapi juga memberikan
peringatan agar akal tidak melepaskan diri dari nilai-nilai transendental. QS. Al-An‘am: 32 menegaskan
bahwa kehidupan dunia hanyalah permainan dan senda gurau apabila dipahami hanya dengan perspektif
material (Maulidiya & Sauri, 2025). Dalam konteks ini, akal secara rasional mampu memahami keterbatasan
dunia, namun wahyu memperluas cakrawala pemikiran manusia dengan mengingatkan adanya kehidupan
akhirat yang kekal. Dengan demikian, wahyu memperbaiki keterbatasan akal dan mengarahkan
pengetahuan pada perspektif yang lebih luas dan mendalam (Zain dkk., 2025).

Harmoni akal dan wahyu juga menjadi fondasi bagi lahirnya peradaban ilmu dalam sejarah Islam.
Para ulama, ilmuwan, dan filosof Muslim klasik seperti Al-Ghazali dan Ibn Rushd telah mengembangkan
model integratif yang mengakui peran akal tanpa mengabaikan otoritas wahyu. Ibn Rushd menegaskan
bahwa syariat dan filsafat tidak bertentangan karena keduanya berfungsi menemukan kebenaran melalui
jalur yang berbeda namun saling menguatkan (Anggraina, 2025). Di sisi lain, Al-Ghazali mengakui peran
akal dalam menjelaskan hukum alam, tetapi menempatkan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi.
Perbedaan nuansa pemikiran keduanya justru menunjukkan luasnya spektrum epistemologi Islam,
sekaligus konsistensi prinsip bahwa akal dan wahyu harus bersinergi, bukan dipertentangkan (Siar dkk.,
2024).

Model harmoni ini menjadi sangat penting di tengah tantangan kontemporer di mana ilmu modern
banyak mengabaikan nilai-nilai spiritual dan moral (Nurcholis, 2021). Epistemologi sekular yang
memisahkan fakta dan nilai menyebabkan ilmu berkembang tanpa arah etis, sehingga membuka ruang bagi
penyalahgunaan teknologi, krisis moral, dan degradasi kemanusiaan (Siar dkk. 2024). Epistemologi
Qur’ani, sebaliknya, mengaitkan ilmu dengan tanggung jawab spiritual dan etika, sehingga dapat menjadi
alternatif bagi pengembangan ilmu yang lebih manusiawi.

Dengan demikian, harmoni akal dan wahyu dalam epistemologi Islam tidak hanya merupakan
konsep teoretis, tetapi juga prinsip dasar yang mengarahkan perkembangan ilmu pengetahuan.
Keselarasan keduanya menghasilkan model epistemologi yang integratif, rasional, spiritual, dan sekaligus
etis. Model ini memosisikan manusia bukan hanya sebagai makhluk intelektual, tetapi juga sebagai subjek
moral dan spiritual yang bertanggung jawab atas penggunaannya terhadap ilmu.

Implikasi terhadap Pendidikan Islam

Integrasi akal dan wahyu dalam epistemologi Qur'ani memiliki implikasi penting bagi
pengembangan pendidikan Islam modern (Saputra dkk. 2025). Paradigma ilmu yang dibangun Al-Qur’an
menuntut pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan kognitif, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran spiritual, etika keilmuan, dan komitmen moral (Wan Abdullah & Mohd Zhaffar,
2018). Pendidikan Islam perlu mengembangkan model pembelajaran yang mampu menghadirkan kesatuan

Havid Nur Solikhin / Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam
Pendidikan Islam



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 362

antara dimensi rasional dan transendental sehingga peserta didik terbentuk menjadi pribadi yang
seimbang, kritis, dan bertanggung jawab.

Pertama, integrasi akal dan wahyu mendorong pembentukan kurikulum pendidikan Islam yang
holistik. Kurikulum tidak boleh lagi memisahkan ilmu agama dan ilmu umum secara dikotomis, karena
keduanya pada hakikatnya sama-sama berfungsi sebagai sarana untuk memahami tanda-tanda kebesaran
Allah (Siar dkk., 2024). llmu-ilmu sains dan sosial perlu diintegrasikan dengan nilai-nilai Qur’ani melalui
pendekatan berbasis tauhid, sehingga pembelajar mampu melihat keterhubungan antara realitas empiris
dengan dimensi spiritual. Kurikulum integratif semacam ini menjadi fondasi bagi terwujudnya paradigma
pendidikan ulul albab yang menekankan kecerdasan intelektual, kedalaman spiritual, dan kesalehan moral
secara bersamaan.

Kedua, integrasi akal dan wahyu menuntut pengembangan metode pembelajaran yang dialogis dan
reflektif. Proses pembelajaran harus memberikan ruang bagi peserta didik untuk berpikir kritis, bertanya,
menalar, dan mengkaji fenomena secara empiris, sekaligus membimbing mereka untuk menautkan temuan
intelektual tersebut dengan nilai-nilai wahyu (Wan Abdullah & Mohd Zhaffar, 2018). Pendekatan seperti
tadabbur, pembelajaran kontekstual, dan inquiry-based learning dapat digunakan untuk menyatukan
aktivitas berpikir rasional dengan kesadaran ketuhanan. Dengan demikian, proses pembelajaran tidak
hanya mencetak peserta didik yang cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki kesadaran moral terhadap
implikasi pengetahuan yang mereka peroleh (Suhartawan, 2022).

Ketiga, paradigma integratif ini memiliki implikasi terhadap penguatan etika keilmuan dalam
pendidikan Islam (Anggraina, 2025). Al-Qur'an memandang ilmu bukan hanya sebagai akumulasi
pengetahuan, tetapi juga amanah moral yang harus dipertanggungjawabkan. Oleh karena itu, pendidikan
I[slam perlu menanamkan nilai-nilai etika seperti kejujuran ilmiah, tanggung jawab sosial, kerendahan hati
intelektual, dan orientasi ilmu untuk kemaslahatan. Nilai-nilai ini sangat relevan dalam menghadapi
tantangan etis yang muncul di era digital dan teknologi, seperti penyalahgunaan informasi, manipulasi data,
dan krisis integritas akademik.

Keempat, integrasi akal dan wahyu memberikan arah bagi pembentukan karakter peserta didik.
Model pendidikan Islam harus mengembangkan kompetensi intelektual sekaligus membentuk karakter
spiritual yang kuat (Indah, 2025). Konsep insan ulul albab menjadi kerangka ideal bagi tujuan pendidikan:
yaitu pribadi yang mampu memadukan pemikiran mendalam (tafakkur), kesadaran spiritual (tazakkur),
dan perilaku yang berlandaskan nilai-nilai moral. Pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan
ulul albab tidak hanya menghasilkan lulusan yang kompeten secara akademis, tetapi juga yang mampu
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat.

Dengan demikian, integrasi akal dan wahyu dalam perspektif Qur'ani memberikan dasar
konseptual yang kuat bagi rekonstruksi pendidikan Islam. Pendidikan tidak lagi dipahami sebagai aktivitas
transfer pengetahuan semata, tetapi sebagai proses pembentukan manusia yang utuh secara intelektual,
spiritual, dan moral. Paradigma ini menjadi jalan menuju pembangunan peradaban Islam yang lebih maju,
humanis, dan berkelanjutan.

4. KESIMPULAN

[Imu pengetahuan dalam perspektif Al-Qur’an diposisikan sebagai instrumen utama bagi manusia
untuk mengenal Allah, memahami realitas ciptaan-Nya, serta menjalankan amanah kekhalifahan di bumi.
Al-Qur'an menegaskan bahwa ilmu tidak berdiri sebagai entitas yang netral atau sekadar produk
rasionalitas, tetapi sebagai proses pencarian kebenaran yang memiliki dimensi spiritual, etis, dan teleologis.
Dalam kerangka ini, akal berperan sebagai sarana berpikir, menalar, dan membaca tanda-tanda kebesaran
Allah, sementara wahyu berfungsi sebagai pedoman nilai yang mengarahkan aktivitas intelektual agar tetap
berada dalam koridor kebenaran dan kemaslahatan.

Integrasi antara akal dan wahyu merupakan inti dari epistemologi Qur’ani. Keduanya tidak
dipahami sebagai sumber kebenaran yang saling bertentangan, tetapi sebagai entitas komplementer yang
bersama-sama membentuk struktur ilmu pengetahuan yang holistik. Akal memperluas kapasitas manusia
untuk memahami fenomena empiris, sedangkan wahyu memberikan orientasi moral dan spiritual yang
menuntun penggunaan ilmu secara bertanggung jawab. Integrasi ini melahirkan paradigma keilmuan yang
rasional, transendental, dan berlandaskan nilai-nilai ilahiah.

Dalam konteks pendidikan Islam, paradigma integratif tersebut memberikan kontribusi penting
bagi pengembangan sistem pendidikan yang lebih utuh. Pendidikan tidak hanya ditujukan untuk

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 363

mengembangkan kemampuan kognitif peserta didik, tetapi juga membangun karakter, etika keilmuan, dan
kesadaran spiritual. Model pendidikan yang berpijak pada epistemologi Qur’ani berpotensi melahirkan
insan ulul albab, individu yang memiliki ketajaman berpikir, kedalaman spiritual, dan komitmen moral yang
kuat. Dengan demikian, rekonstruksi epistemologi Islam berbasis integrasi akal dan wahyu menjadi
landasan strategis bagi pembangunan peradaban ilmu yang humanis, berkelanjutan, dan berorientasi pada
nilai-nilai ketuhanan.

5. REFRENSI

Abdul Qodir, & Asrori, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Telaah terhadap Konsep Ta'lim,
Tarbiyah, dan Ta’dib dalam Al-Quran. Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research,
3(1), 1-16. https://doi.org/10.59001 /pjier.v3i1.298

Alwi Hs, M. (2019). Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat dengan Al-Qur’an. Substantia: Jurnal I[Imu-
IImu Ushuluddin, 21(1), 1. https://doi.org/10.22373 /substantia.v21i1.4687

Anggraina, Y. A. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi.

Aziz, H. (2022). Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur’anic Perspective. Tribakti:
Jurnal Pemikiran Keislaman, 33(2), 239-264. https://doi.org/10.33367 /tribakti.v33i2.2833

Fahmi, K., Salminawati, S., & Usiono, U. (2024). Epistemological Questions: Hubungan Akal, Penginderaan,
Wahyu dan Intuisi Pada Pondasi Keilmuan Islam. Journal of Education Research, 5(1), 570-575.
https://doi.org/10.37985/jer.v5i1.753

Haromain, I., & Hakim, L. (2023). Tafakkur Spiritual dalam Perspektif Al Quran dengan Metode Tafsir
Tematik. Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 11. https://doi.org/10.47134 /pjpi.v1i2.239

Hasanah, U., & Hartono, H. (2022). Tafakkur Sebagai Konsepsi Menuju Keabadian Manusia Modern. As-Syifa:
Journal of Islamic Studies and History, 1(1), 01-24. https://doi.org/10.35132/assyifa.v1i1.192

Hayat, S. F., Abubakar, A., & Basri, H. (2025). Epistemologi Al-Qur’an: Studi Atas Integrasi Wahyu Dan Akal
Dalam Tafsir Kontemporer.

Ibrahim, M. (2015). Sumber Epistemologi & Hubungan Al-Qur’an Dengan Kebenaran. jurnal Dakwah
Tabligh, 16(1).

Indah, A. V. (2025). EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM: 6(2).

Igbal, M. (2021). WAHYU PERTAMA AL-QUR’AN SEBAGAI PONDASI METAFISIKA PENDIDIKAN ISLAM.
EDUSOSHUM:  Journal of Islamic Education and Social Humanities, 1(1), 01-15.
https://doi.org/10.52366/edusoshum.v1il.2

Maulidiya, A. R., & Sauri, S. (2025). Pedagogical Values in QS. Al-An’am Verse 32 and Implications on Life
Goals: An Islamic Education Perspective. Jurnal IHSAN Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 121-128.
https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i1.603

Mishbahuddin, 1. (2016). EPISTEMOLOGI AL-QURAN DALAM MEMBANGUN SAINS ISLAM. Jurnal
THEOLOGIA, 26(1). https://doi.org/10.21580/te0.2015.26.1.404

Muhammad, M., Sapuan, M. Z., & Haziq Jani, M. (2025). Etika Penggunaan Prompt Kecerdasan Buatan (Al)
dalam Memelihara Kesahihan Pegangan Ahli Sunnah Wal Jamaah dalam Akidah, Fikah dan Tasawuf
Ethical Use of Prompts in Artificial Intelligence (Al) to Safeguard the School of Thought of Ahl
Sunnah Wal Jamaah (ASW]J) in Creed, Figh and Tasawwuf. Journal of Usuluddin, 53(1), 75-98.
https://doi.org/10.22452 /usuluddin.vol53no1.4

Nurcholis, Moch. (2021). Integrasi Islam dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi. FALASIFA : Jurnal Studi
Keislaman, 12(1), 116-134. https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.461

Havid Nur Solikhin / Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam
Pendidikan Islam



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364 364

Qifari, A. A. (2021). EPISTIMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. jurnal Pendidikan Kreatif, 2(1), 16-30.
https://doi.org/10.24252 /jpk.v2i1.22543

Qutub, S. (2023). Intellectual Education in the Qur’anic Perspective (Analysis of the Qur’an Surah Ali Imran
Verses 190-191). Sinergi International Journal of Islamic Studies, 1(2), 85-91.
https://doi.org/10.61194/ijis.v1i2.89

S, S, K, K, &M, M. (2023). Dialektika Akal Dan Wahyu: Pembaharuan Hukum Islam Dalam Perspektif
Sosiologi Hukum. Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan Pendidikan, 22(2), 56-67.
https://doi.org/10.30863/ekspose.v22i2.2767

Saefullah, A. S. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan
Keberagamaan dalam Islam. Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(4), 195-211.
https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428

Saiin, A., & Karuok, M. (2022). The Concept Of Sense In The Qur’an: Tazakkur, Nazara, And Tadabbur As The
Basic Human Potential Towards A Superior Human Being. QiST: Journal of Quran and Tafseer
Studies, 2(1), 44-62. https://doi.org/10.23917 /qist.v2i1.1288

Saputra, A, Alim, A, & Balkis, L. H. (2025). Reaktualisasi Perintah Baca-Tulis dalam Revitalisasi
Intelektualitas Islam Kontemporer. 01(03).

Siar, S. N, Andi Aderus, & Barsihannor. (2024). Peranan Akal Dan Wahyu Dalam Pemikiran Islam. Jurnal
Ilmiah  Spiritualis:  Jurnal = Pemikiran  Islam dan Tasawuf, 10(1), 89-103.
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i1.859

Suhartawan, B. (2022). Konsep Tadabbur Al-Qur’an Perspektif Kh. Bachtiar Nasir. 3(01).

Syauqi, M., & Bahri, S. (2024). Integrasi Akal dan Wahyu dalam Penafsiran Al-Qur’an Menurut Muhammad
Al-Ghazali. QURANICUM:  Jurnal Ilmu  Al-Qur'an dan  Tafsir, 1(2), 116-129.
https://doi.org/10.22373/quranicum.v2i1.6057

Wahidin, A. (2017). Wahyu Dan Akal Dalam Perspektif Al-Qur'An.

Wan Abdullah, W. A. A,, & Mohd Zhaffar, N. (2018). Penggunaan Istilah Berfikir Berdasarkan Kandungan al-
Quran: The Use of Thinking Terminology Based on al-Quran. Journal of Quran Sunnah Education &
Special Needs, 2(2), 77-90. https://doi.org/10.33102/jqss.vol2no2.19

Yusuf, M. Y. (2017). Epistemologi Sains Islam Perspektif Agus Purwanto. Analisis: Jurnal Studi Keislaman,
17(1), 65. https://doi.org/10.24042 /ajsk.v17i1.898

Zain, M. H,, Sartika, M., Andria, N. R., Ulandari, Y., & Burhanuddin, N. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam
Filsafat Ilmu Islam. Invention: Journal Research and Education Studies, 515-531.
https://doi.org/10.51178/invention.v6i2.2656

Zulkhairi, T., & Fakhruddin, F. (2023). Keseimbangan Penggunaan Akal Dan Wahyu: Praktik Islam
Wasathiyah Dalam Pembelajaran Di Institusi Pendidikan Dayah. jurnal Mudarrisuna: Media Kajian
Pendidikan Agama Islam, 13(3), 274. https://doi.org/10.22373/jm.v13i3.20708

JPAI E-ISSN : 2828-2337



