
 

Jurnal Pendidikan Agama Islam  

E-ISSN : 2828-2337 
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive 
 

*Corresponding author 
E-mail addresses: 25204011003@student.uin-suka.ac.id (Havid Nur Solikhin) 

Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: 
Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam Pendidikan 
Islam 

Havid Nur Solikhin1*, Ridwan Faqih Sihono2,  Dwi Ratna Sari3  

1,2,3  Universitas  Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, indonesia 
( 25204011003@student.uin-suka.ac.id ) 

 
A B S T R A K 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi menuntut umat Islam 
untuk meninjau kembali relasi antara akal dan wahyu dalam kerangka 
epistemologi Islam. Artikel ini bertujuan menganalisis fungsi ilmu 
pengetahuan dalam perspektif Al-Qur’an dengan menekankan integrasi 
rasionalitas dan spiritualitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif jenis studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan 
tafsir tematik (maudhu‘i) dan analisis filosofis-epistemologis terhadap 
ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan ilmu, akal, dan wahyu. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa Al-Qur’an menempatkan ilmu sebagai 
sarana manusia mengenal Allah dan memahami realitas ciptaan-Nya. Akal 
berperan sebagai instrumen rasional untuk meneliti kebenaran empiris, 
sementara wahyu menjadi pedoman moral dan spiritual agar ilmu tidak 
kehilangan arah nilai. Keselarasan antara akal dan wahyu melahirkan 
paradigma ilmu yang integratif, rasional, dan transendental. Dalam konteks 
pendidikan Islam, integrasi ini menjadi dasar bagi pengembangan sistem 
pembelajaran yang seimbang antara kecerdasan intelektual dan kesadaran 
spiritual, guna melahirkan insan ulul albab yang berilmu, beriman, dan 
berakhlak. 
 
A B S T R A C T 

The development of science and technology requires Muslims to re-examine the relationship between reason 
and revelation within the framework of Islamic epistemology. This article aims to analyze the function of 
knowledge from the perspective of the Qur’an by emphasizing the integration of rationality and spirituality. 
This study employs a qualitative approach in the form of library research, using a thematic tafsir (maudhu‘i) 
method and philosophical–epistemological analysis of Qur’anic verses related to knowledge, reason, and 
revelation. The findings reveal that the Qur’an positions knowledge as a means for humans to know Allah and 
understand the reality of His creation. Reason functions as a rational instrument for examining empirical 
truths, while revelation serves as a moral and spiritual guide so that knowledge does not lose its value 
orientation. The harmony between reason and revelation gives rise to an integrative, rational, and 
transcendental paradigm of knowledge. In the context of Islamic education, this integration becomes the 
foundation for developing a learning system that balances intellectual capacity and spiritual awareness, aimed 
at producing ulul albab—individuals who are knowledgeable, faithful, and of noble character. 

 
1. Pendahuluan 

 Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi pada era modern telah melahirkan perubahan 
besar dalam cara manusia memahami realitas, kebenaran, dan moralitas. Dominasi paradigma 
rasionalistik-positivistik dalam ilmu modern sering kali menjadikan akal sebagai satu-satunya rujukan 
kebenaran, sementara wahyu diposisikan sebagai wilayah yang terpisah dari proses rasional (Aziz, 2022). 
Akibatnya, terjadi disintegrasi antara dimensi intelektual dan spiritual yang berdampak pada krisis nilai, 
reduksi makna ilmu, serta lemahnya orientasi etis dalam pengembangan sains (Nurcholis, 2021). Dalam 
konteks Islam, kondisi ini menuntut adanya rekonstruksi epistemologi yang mampu mengintegrasikan 
kemampuan rasional manusia dengan petunjuk wahyu sebagai sumber kebenaran transendental (Aziz, 
2022). 

Al-Qur’an memberikan perhatian besar terhadap aktivitas intelektual dan mendorong manusia 
untuk berpikir kritis, merenung, serta mengamati fenomena ciptaan-Nya (Hayat dkk., 2025). Seruan seperti 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received 1 September 2025 

Revised 15 September 2025 

Accepted 28 September 2025 

Available online 31 September 2025 

Kata Kunci: 
Epistemologi Qur’ani, Akal, Wahyu, 
Ilmu Pengetahuan, Pendidikan 
Islam. 
 

Keywords: 
Qur’anic Epistemology, Reason, 
Revelation, Knowledge, Islamic 
Education. 
 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2022 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:25204011003@student.uin-suka.ac.id
mailto:25204011003@student.uin-suka.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364  358 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

afalā ta‘qilūn, afalā tatafakkarūn, dan yandzurūn menunjukkan bahwa akal adalah bagian dari instrumen 
Ilahi yang diberikan kepada manusia untuk mengenali tanda-tanda kebesaran Allah di alam semesta. 
Namun, Al-Qur’an juga menegaskan bahwa akal hanya dapat berfungsi secara benar apabila berada dalam 
bimbingan wahyu (Fahmi dkk., 2024). Wahyu berperan memberikan arah moral, batas nilai, dan fondasi 
spiritual agar aktivitas intelektual tidak terjebak pada kesombongan rasional maupun penyimpangan etis 
(Siar dkk., 2024). Konsep ini menjelaskan bahwa akal dan wahyu dalam Islam bukan dua kutub yang 
bertentangan, melainkan dua sumber kebenaran yang harus berjalan selaras dan saling melengkapi. 

Diskursus hubungan akal dan wahyu telah menjadi pembahasan mendalam dalam tradisi 
intelektual Islam. Para pemikir seperti Al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rushd, hingga Al-Ghazali masing-masing 
memberikan konstruksi epistemologis yang menempatkan akal dan wahyu dalam hubungan koheren 
(Hayat dkk., 2025). Namun, perkembangan ilmu modern yang cenderung terfragmentasi serta munculnya 
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum di dunia Islam membuat diskursus ini kembali relevan. 
Tantangan ini semakin penting dalam bidang pendidikan Islam, yang pada praktiknya masih berupaya 
menemukan model epistemologi yang mampu menyeimbangkan kecerdasan intelektual, kedalaman 
spiritual, dan integritas moral. 

Walaupun sejumlah penelitian telah membahas integrasi akal dan wahyu, sebagian besar kajian 
bersifat normatif dan belum menguraikan secara sistematis bagaimana Al-Qur’an memposisikan ilmu 
pengetahuan sebagai hasil harmonisasi keduanya. Penelitian terdahulu juga belum secara langsung 
menghubungkan konstruksi epistemologi Qur’ani dengan rekonstruksi pendidikan Islam sebagai ruang 
pembentukan insan ulul albab. Karena itu, diperlukan penelitian yang menelaah kembali ayat-ayat Al-
Qur’an melalui pendekatan tematik dan analisis filosofis-epistemologis untuk merumuskan fungsi ilmu 
pengetahuan secara komprehensif. 

Berdasarkan urgensi tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis fungsi ilmu pengetahuan 
dalam perspektif Al-Qur’an dengan menekankan harmonisasi akal dan wahyu sebagai fondasi epistemologi 
Islam. Hasil kajian diharapkan memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan paradigma 
keilmuan yang integratif serta menjadi dasar bagi rekonstruksi pendidikan Islam yang mampu melahirkan 
generasi yang cerdas secara intelektual, matang secara spiritual, dan berkarakter luhur sebagaimana 
konsep insan ulul albab. 

 
 

2. METODE 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 
research) yang berfokus pada analisis ayat-ayat Al-Qur’an terkait konsep ilmu, akal, dan wahyu (Saefullah, 
2024). Pendekatan utama yang digunakan adalah tafsir tematik (maudhu‘i) yang mengkaji ayat-ayat Al-
Qur’an berdasarkan tema tertentu secara komprehensif, disertai analisis filosofis-epistemologis untuk 
memahami konstruksi hubungan antara akal dan wahyu dalam perspektif Islam (Zulkhairi & Fakhruddin, 
2023). 
 

Tabel 1. Sumber Data Penelitian 

Jenis 
Sumber 

Nama/Contoh Keterangan 

Primer Al-Qur’an 
Ayat-ayat terkait ‘ilm, ‘aql, wahyu, tafakkur, 

tadabbur. 

 Tafsir al-Mishbah (Quraish Shihab) 
Tafsir kontemporer dengan pendekatan 

kontekstual. 
 Tafsir Ibn Katsir Tafsir klasik berbasis riwayat. 
 Tafsir al-Maraghi Tafsir modern dengan pendekatan tematik. 

Sekunder 
Buku-buku epistemologi Islam (Al-Attas, Nasr, 
Kartanegara) 

Literatur teoretis untuk memperkuat 
analisis filosofis. 

 Artikel jurnal terkait integrasi ilmu, akal, dan 
wahyu 

Data ilmiah untuk memetakan posisi 
penelitian terdahulu. 

 Penelitian sebelumnya tentang pendidikan 
Islam dan ulul albab 

Rujukan penerapan epistemologi Qur’ani 
dalam pendidikan. 

 
Sumber data penelitian terdiri atas dua kategori. Sumber primer meliputi Al-Qur’an dan kitab-kitab 

tafsir otoritatif, seperti Tafsir al-Mishbah, Tafsir Ibn Katsir, dan Tafsir al-Maraghi (Aziz, 2022). Sumber 



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364   359 
 

 

Havid Nur Solikhin / Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam 
Pendidikan Islam 

sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan penelitian terdahulu yang membahas epistemologi Islam, 
integrasi ilmu, dan konsep akal-wahyu (Hayat dkk., 2025). Pemilihan sumber dilakukan dengan 
mempertimbangkan otoritas keilmuan, relevansi tema, dan kontribusi konseptual terhadap kajian yang 
diangkat (Fahmi dkk., 2024). 

 
Tabel 2. Tahap Analisis Data 

Tahap Analisis Proses Output 

Identifikasi Ayat 
Menelusuri ayat menggunakan kata kunci: ‘ilm, ‘aql, 
tafakkur, wahyu. 

Daftar ayat yang relevan. 

Klasifikasi Tema 
Mengelompokkan ayat ke dalam tema: (a) konsep ilmu, 
(b) fungsi akal, (c) peran wahyu, (d) orientasi ilmu. 

Struktur tema konseptual. 

Analisis Tafsir 
Membandingkan interpretasi mufasir klasik & 
kontemporer. 

Pemahaman makna ayat 
yang komprehensif. 

Analisis Filsafat-
epistemologis 

Mengurai relasi akal–wahyu berdasarkan kerangka 
ontologi–epistemologi–aksiologi. 

Kesimpulan filosofis. 

Sintesis Pendidikan 
Menghubungkan temuan dengan konteks pendidikan 
Islam. 

Model integratif keilmuan 
Qur’ani. 

 
Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur, pembacaan mendalam, 

pencatatan, dan pengelompokan informasi sesuai tema penelitian (Hayat dkk., 2025). Ayat-ayat Al-Qur’an 
ditentukan berdasarkan kata kunci seperti ‘ilm, ‘aql, tafakkur, dan wahyu, kemudian diklasifikasikan ke 
dalam subtema seperti peran akal, fungsi wahyu, dan orientasi ilmu dalam Islam (Syauqi & Bahri, 2024). 
Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dengan tiga tahap: (1) reduksi data, 
yaitu memilih informasi yang relevan dengan fokus penelitian; (2) penyajian data, yakni menyusun temuan 
dalam bentuk kategori tematik; dan (3) penafsiran data dengan menghubungkan ayat-ayat Al-Qur’an, 
pandangan mufasir, serta konsep epistemologi Islam (Fahmi dkk., 2024). Pendekatan filosofis digunakan 
untuk menafsirkan relasi akal-wahyu dalam kerangka ontologis, epistemologis, dan aksiologis (Zain dkk., 
2025). Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi interpretasi, yaitu membandingkan 
pandangan para mufasir klasik dan kontemporer serta mencocokkannya dengan literatur akademik 
modern (Zulkhairi & Fakhruddin, 2023). Proses ini dilakukan untuk memastikan konsistensi makna, 
ketepatan konteks, dan keakuratan penafsiran terhadap ayat-ayat yang dikaji (Indah, 2025). 
 
 
3. HASIL DAN DISKUSI  

Konsep Ilmu Pengetahuan dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an memposisikan ilmu sebagai fondasi utama bagi kedudukan manusia sebagai makhluk 
berakal dan khalifah di bumi (Hayat dkk., 2025). Pemaknaan ilmu dalam Al-Qur’an tidak hanya berkaitan 
dengan aspek kognitif, tetapi juga mencakup dimensi spiritual, etis, dan teleologis (Fahmi dkk., 2024). Salah 
satu ayat fundamental yang menunjukkan kedudukan ilmu terdapat dalam kisah pengajaran asma’ kepada 
Nabi Adam (QS. Al-Baqarah: 31–32) (Syauqi & Bahri, 2024). Pengajaran tersebut menegaskan bahwa ilmu 
merupakan anugerah Ilahi yang membedakan manusia dari makhluk lainnya serta menjadi dasar legitimasi 
manusia untuk menjalankan amanah kekhalifahan (Zain dkk., 2025). Dengan demikian, ilmu dalam 
perspektif Qur’ani bukan sekadar hasil penalaran empiris, tetapi juga media untuk memahami realitas 
ciptaan Allah dan mendekatkan diri kepada-Nya. 

Hubungan antara ilmu dan pengenalan terhadap Allah (ma‘rifatullah) juga ditegaskan dalam 
wahyu pertama, Iqra’ bismi rabbika (QS. Al-‘Alaq: 1–5). Ayat ini mengindikasikan bahwa proses pencarian 
ilmu harus berangkat dari kesadaran ketuhanan (basmalah epistemik), yakni bahwa aktivitas intelektual 
tidak boleh terputus dari orientasi spiritual (Iqbal, 2021). Dengan demikian, ‘membaca’ dalam Al-Qur’an 
tidak hanya mencakup membaca teks, tetapi juga membaca realitas empiris dan simbol-simbol ketuhanan 
yang tersebar di alam semesta (Mishbahuddin, 2016). Hal ini memperlihatkan bahwa epistemologi Qur’ani 
menempatkan ilmu sebagai jembatan antara pemahaman rasional dan penghayatan spiritual (Qifari, 2021). 

Selain itu, Al-Qur’an memberikan sejumlah istilah yang menggambarkan proses intelektual 
manusia, seperti ta‘aqqul (berakal), tafakkur (merenung), tadabbur (mendalamkan makna), dan tazakkur 
(mengambil pelajaran) (Saiin & Karuok, 2022). Istilah-istilah ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak 



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364  360 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

menempatkan ilmu sebagai entitas statis, melainkan sebagai proses dinamis yang menuntut aktivitas 
mental dan spiritual secara simultan (Wan Abdullah & Mohd Zhaffar, 2018). Ilmu bukan hanya kumpulan 
informasi, tetapi pengalaman intelektual yang mengantarkan manusia menuju kesadaran akan keteraturan 
dan kebijaksanaan Ilahi dalam penciptaan (Saiin & Karuok, 2022). 

Dimensi etis juga merupakan bagian integral dari konsep ilmu dalam Al-Qur’an. Pengetahuan yang 
benar tidak hanya dilihat dari validitas rasional, tetapi juga dari manfaatnya bagi kemaslahatan umat (Abdul 
Qodir & Asrori, 2025). Ilmu yang tidak digunakan untuk kebaikan dikritik oleh Al-Qur’an sebagai 
pengetahuan yang tidak bernilai, sebagaimana gambaran orang-orang yang diberi pengetahuan tetapi tidak 
mengamalkannya (QS. Al-Jumu‘ah: 5) (Abdul Qodir & Asrori, 2025). Dengan demikian, epistemologi Qur’ani 
menuntut adanya hubungan erat antara ilmu, amal, dan akhlak. Ilmu yang sejati adalah ilmu yang 
mengantarkan kepada tindakan etis dan menghindarkan manusia dari kesombongan intelektual. 

Dari keseluruhan konsep tersebut, tampak bahwa Al-Qur’an memandang ilmu sebagai entitas 
multifaset: bersifat rasional karena menuntut aktivitas intelektual, bersifat spiritual karena 
menghubungkan manusia kepada Allah, dan bersifat moral karena mengarahkan perilaku menuju 
kemaslahatan. Pandangan ini memberikan dasar bagi konstruksi epistemologi Islam yang integratif, 
berbeda dengan paradigma sekular modern yang memisahkan ilmu dari nilai dan orientasi spiritual 
(Muhammad dkk., 2025). Dengan demikian, konsep ilmu dalam Al-Qur’an menjadi fondasi penting bagi 
pengembangan paradigma keilmuan Islam yang holistik dan menyeluruh. 

Fungsi Ilmu Pengetahuan: Integrasi Akal dan Wahyu 

Dalam perspektif Al-Qur’an, ilmu pengetahuan memiliki fungsi integratif yang menghubungkan 
kemampuan rasional manusia dengan petunjuk wahyu (Ibrahim, 2015). Akal diposisikan sebagai 
instrumen penting untuk melakukan proses penalaran, pengamatan, dan pengembangan ilmu, sementara 
wahyu berfungsi sebagai pedoman normatif yang menjaga aktivitas ilmiah tetap berada dalam koridor nilai-
nilai ketuhanan (Wahidin, 2017). Integrasi antara keduanya merupakan karakter utama epistemologi Islam 
yang membedakannya dari paradigma ilmu modern yang cenderung sekular dan memisahkan sains dari 
nilai moral (Alwi Hs, 2019). 

Akal dalam Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai kemampuan berpikir logis, tetapi juga sebagai 
potensi untuk membaca tanda-tanda kebesaran Allah di alam semesta. Ayat-ayat yang memerintahkan 
manusia untuk yatafakkarūn, ya‘qilūn, dan yandhurūn menunjukkan bahwa penggunaan akal merupakan 
bagian dari ibadah intelektual yang mengantarkan manusia kepada pengenalan yang lebih dalam terhadap 
Sang Pencipta (S dkk., 2023). Namun demikian, Al-Qur’an juga mengingatkan bahwa akal dapat 
menyimpang apabila tidak dibimbing oleh wahyu. Fenomena kaum terdahulu yang menolak kebenaran 
meskipun memiliki kecerdasan menjadi bukti bahwa akal tanpa nilai dapat melahirkan kesombongan dan 
penyimpangan moral (Siar dkk., 2024). 

Wahyu dalam hal ini bertindak sebagai sumber kebenaran transendental yang mengarahkan 
aktivitas ilmu agar tidak terjebak pada sekadar pengetahuan instrumental (Yusuf, 2017). Wahyu 
menyediakan kerangka nilai (framework etik) yang menuntun manusia untuk memahami realitas bukan 
hanya secara fungsional, tetapi juga secara moral dan spiritual (Mishbahuddin, 2016). Dengan demikian, 
wahyu tidak menghambat proses ilmiah, tetapi justru memperluas cakrawala pengetahuan dengan 
memberikan orientasi dan tujuan yang tidak dapat dijangkau oleh akal semata (Suhartawan, 2022). 

Integrasi akal dan wahyu menghasilkan ilmu yang berorientasi pada kebenaran Ilahi (al-haqq) dan 
kemaslahatan manusia (Ibrahim, 2015). Ilmu menjadi sarana untuk memperbaiki kehidupan, memperkuat 
keimanan, dan meneguhkan kesadaran spiritual (Mishbahuddin, 2016). Dalam QS. Al-Mujadilah: 11, Allah 
meninggikan derajat orang-orang beriman dan berilmu, yang menunjukkan bahwa ilmu yang benar harus 
melahirkan iman, bukan sekadar kecerdasan rasional (Wahidin, 2017). Dengan kata lain, fungsi ilmu dalam 
Al-Qur’an bukan hanya menjelaskan fenomena, tetapi juga membimbing manusia menuju akhlak mulia dan 
kesadaran ketuhanan (Yusuf, 2017). 

Paradigma integratif ini sangat relevan dalam konteks krisis etika dan reduksi nilai dalam 
perkembangan ilmu kontemporer (Saputra dkk., 2025). Sains modern yang berdiri di atas positivisme 
cenderung memisahkan fakta dari nilai, sementara Al-Qur’an menghubungkan keduanya dalam harmoni 
yang tidak terpisahkan (Saiin & Karuok, 2022). Integrasi akal dan wahyu menjadi landasan kuat bagi 



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364   361 
 

 

Havid Nur Solikhin / Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam 
Pendidikan Islam 

lahirnya ilmu yang komprehensif, rasional, dan sekaligus transendental. Ilmu semacam ini tidak hanya 
menjawab kebutuhan teknis manusia, tetapi juga memenuhi kebutuhan spiritual dan moral sebagai 
makhluk yang bertanggung jawab kepada Allah. 

Harmoni Akal dan Wahyu dalam Epistemologi Islam 

Harmoni antara akal dan wahyu merupakan pilar utama epistemologi Islam yang membentuk 
fondasi integratif dalam memahami realitas dan kebenaran (Qutub, 2023). Al-Qur’an tidak menempatkan 
akal dan wahyu sebagai dua sumber pengetahuan yang saling bertentangan, melainkan sebagai entitas yang 
bekerja secara komplementer (Hasanah & Hartono, 2022). Akal digunakan untuk menalar, menafsirkan, 
serta mengobservasi fenomena alam, sedangkan wahyu memberikan kerangka moral, spiritual, dan 
teleologis yang mengarahkan proses penalaran tersebut menuju kebenaran yang utuh (Qutub, 2023). 

Salah satu ayat penting yang menggambarkan keselarasan ini adalah QS. Ali ‘Imran: 190–191. Ayat 
tersebut mengajak manusia untuk merenungkan penciptaan langit dan bumi sebagai tanda kebesaran Allah. 
Aktivitas berpikir (tafakkur) yang dilakukan berulang dan mendalam mengantar manusia pada kesimpulan 
bahwa segala ciptaan tidak terjadi sia-sia (Haromain & Hakim, 2023). Dalam ayat ini, akal digunakan untuk 
membaca realitas empiris, namun hasil pembacaannya bermuara pada kesadaran spiritual dan ketundukan 
kepada Allah. Hal ini menunjukkan bahwa penggunaan akal dalam Islam bukan hanya aktivitas rasional, 
tetapi juga memiliki dimensi ibadah. 

Al-Qur’an tidak hanya menegaskan pentingnya penggunaan akal, tetapi juga memberikan 
peringatan agar akal tidak melepaskan diri dari nilai-nilai transendental. QS. Al-An‘am: 32 menegaskan 
bahwa kehidupan dunia hanyalah permainan dan senda gurau apabila dipahami hanya dengan perspektif 
material (Maulidiya & Sauri, 2025). Dalam konteks ini, akal secara rasional mampu memahami keterbatasan 
dunia, namun wahyu memperluas cakrawala pemikiran manusia dengan mengingatkan adanya kehidupan 
akhirat yang kekal. Dengan demikian, wahyu memperbaiki keterbatasan akal dan mengarahkan 
pengetahuan pada perspektif yang lebih luas dan mendalam (Zain dkk., 2025). 

Harmoni akal dan wahyu juga menjadi fondasi bagi lahirnya peradaban ilmu dalam sejarah Islam. 
Para ulama, ilmuwan, dan filosof Muslim klasik seperti Al-Ghazali dan Ibn Rushd telah mengembangkan 
model integratif yang mengakui peran akal tanpa mengabaikan otoritas wahyu. Ibn Rushd menegaskan 
bahwa syariat dan filsafat tidak bertentangan karena keduanya berfungsi menemukan kebenaran melalui 
jalur yang berbeda namun saling menguatkan (Anggraina, 2025). Di sisi lain, Al-Ghazali mengakui peran 
akal dalam menjelaskan hukum alam, tetapi menempatkan wahyu sebagai sumber pengetahuan tertinggi. 
Perbedaan nuansa pemikiran keduanya justru menunjukkan luasnya spektrum epistemologi Islam, 
sekaligus konsistensi prinsip bahwa akal dan wahyu harus bersinergi, bukan dipertentangkan (Siar dkk., 
2024). 

Model harmoni ini menjadi sangat penting di tengah tantangan kontemporer di mana ilmu modern 
banyak mengabaikan nilai-nilai spiritual dan moral (Nurcholis, 2021). Epistemologi sekular yang 
memisahkan fakta dan nilai menyebabkan ilmu berkembang tanpa arah etis, sehingga membuka ruang bagi 
penyalahgunaan teknologi, krisis moral, dan degradasi kemanusiaan (Siar dkk., 2024). Epistemologi 
Qur’ani, sebaliknya, mengaitkan ilmu dengan tanggung jawab spiritual dan etika, sehingga dapat menjadi 
alternatif bagi pengembangan ilmu yang lebih manusiawi. 

Dengan demikian, harmoni akal dan wahyu dalam epistemologi Islam tidak hanya merupakan 
konsep teoretis, tetapi juga prinsip dasar yang mengarahkan perkembangan ilmu pengetahuan. 
Keselarasan keduanya menghasilkan model epistemologi yang integratif, rasional, spiritual, dan sekaligus 
etis. Model ini memosisikan manusia bukan hanya sebagai makhluk intelektual, tetapi juga sebagai subjek 
moral dan spiritual yang bertanggung jawab atas penggunaannya terhadap ilmu. 

Implikasi terhadap Pendidikan Islam 

Integrasi akal dan wahyu dalam epistemologi Qur’ani memiliki implikasi penting bagi 
pengembangan pendidikan Islam modern (Saputra dkk., 2025). Paradigma ilmu yang dibangun Al-Qur’an 
menuntut pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan kognitif, tetapi juga 
menumbuhkan kesadaran spiritual, etika keilmuan, dan komitmen moral (Wan Abdullah & Mohd Zhaffar, 
2018). Pendidikan Islam perlu mengembangkan model pembelajaran yang mampu menghadirkan kesatuan 



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364  362 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

antara dimensi rasional dan transendental sehingga peserta didik terbentuk menjadi pribadi yang 
seimbang, kritis, dan bertanggung jawab. 

Pertama, integrasi akal dan wahyu mendorong pembentukan kurikulum pendidikan Islam yang 
holistik. Kurikulum tidak boleh lagi memisahkan ilmu agama dan ilmu umum secara dikotomis, karena 
keduanya pada hakikatnya sama-sama berfungsi sebagai sarana untuk memahami tanda-tanda kebesaran 
Allah (Siar dkk., 2024). Ilmu-ilmu sains dan sosial perlu diintegrasikan dengan nilai-nilai Qur’ani melalui 
pendekatan berbasis tauhid, sehingga pembelajar mampu melihat keterhubungan antara realitas empiris 
dengan dimensi spiritual. Kurikulum integratif semacam ini menjadi fondasi bagi terwujudnya paradigma 
pendidikan ulul albab yang menekankan kecerdasan intelektual, kedalaman spiritual, dan kesalehan moral 
secara bersamaan. 

Kedua, integrasi akal dan wahyu menuntut pengembangan metode pembelajaran yang dialogis dan 
reflektif. Proses pembelajaran harus memberikan ruang bagi peserta didik untuk berpikir kritis, bertanya, 
menalar, dan mengkaji fenomena secara empiris, sekaligus membimbing mereka untuk menautkan temuan 
intelektual tersebut dengan nilai-nilai wahyu (Wan Abdullah & Mohd Zhaffar, 2018). Pendekatan seperti 
tadabbur, pembelajaran kontekstual, dan inquiry-based learning dapat digunakan untuk menyatukan 
aktivitas berpikir rasional dengan kesadaran ketuhanan. Dengan demikian, proses pembelajaran tidak 
hanya mencetak peserta didik yang cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki kesadaran moral terhadap 
implikasi pengetahuan yang mereka peroleh (Suhartawan, 2022). 

Ketiga, paradigma integratif ini memiliki implikasi terhadap penguatan etika keilmuan dalam 
pendidikan Islam (Anggraina, 2025). Al-Qur’an memandang ilmu bukan hanya sebagai akumulasi 
pengetahuan, tetapi juga amanah moral yang harus dipertanggungjawabkan. Oleh karena itu, pendidikan 
Islam perlu menanamkan nilai-nilai etika seperti kejujuran ilmiah, tanggung jawab sosial, kerendahan hati 
intelektual, dan orientasi ilmu untuk kemaslahatan. Nilai-nilai ini sangat relevan dalam menghadapi 
tantangan etis yang muncul di era digital dan teknologi, seperti penyalahgunaan informasi, manipulasi data, 
dan krisis integritas akademik. 

Keempat, integrasi akal dan wahyu memberikan arah bagi pembentukan karakter peserta didik. 
Model pendidikan Islam harus mengembangkan kompetensi intelektual sekaligus membentuk karakter 
spiritual yang kuat (Indah, 2025). Konsep insan ulul albab menjadi kerangka ideal bagi tujuan pendidikan: 
yaitu pribadi yang mampu memadukan pemikiran mendalam (tafakkur), kesadaran spiritual (tazakkur), 
dan perilaku yang berlandaskan nilai-nilai moral. Pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan 
ulul albab tidak hanya menghasilkan lulusan yang kompeten secara akademis, tetapi juga yang mampu 
memberikan kontribusi positif bagi masyarakat. 

Dengan demikian, integrasi akal dan wahyu dalam perspektif Qur’ani memberikan dasar 
konseptual yang kuat bagi rekonstruksi pendidikan Islam. Pendidikan tidak lagi dipahami sebagai aktivitas 
transfer pengetahuan semata, tetapi sebagai proses pembentukan manusia yang utuh secara intelektual, 
spiritual, dan moral. Paradigma ini menjadi jalan menuju pembangunan peradaban Islam yang lebih maju, 
humanis, dan berkelanjutan. 

4. KESIMPULAN 

 Ilmu pengetahuan dalam perspektif Al-Qur’an diposisikan sebagai instrumen utama bagi manusia 
untuk mengenal Allah, memahami realitas ciptaan-Nya, serta menjalankan amanah kekhalifahan di bumi. 
Al-Qur’an menegaskan bahwa ilmu tidak berdiri sebagai entitas yang netral atau sekadar produk 
rasionalitas, tetapi sebagai proses pencarian kebenaran yang memiliki dimensi spiritual, etis, dan teleologis. 
Dalam kerangka ini, akal berperan sebagai sarana berpikir, menalar, dan membaca tanda-tanda kebesaran 
Allah, sementara wahyu berfungsi sebagai pedoman nilai yang mengarahkan aktivitas intelektual agar tetap 
berada dalam koridor kebenaran dan kemaslahatan. 

Integrasi antara akal dan wahyu merupakan inti dari epistemologi Qur’ani. Keduanya tidak 
dipahami sebagai sumber kebenaran yang saling bertentangan, tetapi sebagai entitas komplementer yang 
bersama-sama membentuk struktur ilmu pengetahuan yang holistik. Akal memperluas kapasitas manusia 
untuk memahami fenomena empiris, sedangkan wahyu memberikan orientasi moral dan spiritual yang 
menuntun penggunaan ilmu secara bertanggung jawab. Integrasi ini melahirkan paradigma keilmuan yang 
rasional, transendental, dan berlandaskan nilai-nilai ilahiah. 
 Dalam konteks pendidikan Islam, paradigma integratif tersebut memberikan kontribusi penting 
bagi pengembangan sistem pendidikan yang lebih utuh. Pendidikan tidak hanya ditujukan untuk 



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364   363 
 

 

Havid Nur Solikhin / Epistemologi Qur’ani dalam Integrasi Akal dan Wahyu: Rekonstruksi Fungsi Ilmu Pengetahuan dalam 
Pendidikan Islam 

mengembangkan kemampuan kognitif peserta didik, tetapi juga membangun karakter, etika keilmuan, dan 
kesadaran spiritual. Model pendidikan yang berpijak pada epistemologi Qur’ani berpotensi melahirkan 
insan ulul albab, individu yang memiliki ketajaman berpikir, kedalaman spiritual, dan komitmen moral yang 
kuat. Dengan demikian, rekonstruksi epistemologi Islam berbasis integrasi akal dan wahyu menjadi 
landasan strategis bagi pembangunan peradaban ilmu yang humanis, berkelanjutan, dan berorientasi pada 
nilai-nilai ketuhanan. 
 
 
5. REFRENSI 

Abdul Qodir, & Asrori, M. (2025). Epistemologi Pendidikan Qur’ani: Telaah terhadap Konsep Ta’lim, 

Tarbiyah, dan Ta’dib dalam Al-Quran. Peradaban Journal of Interdisciplinary Educational Research, 

3(1), 1–16. https://doi.org/10.59001/pjier.v3i1.298 

Alwi Hs, M. (2019). Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat dengan Al-Qur’an. Substantia: Jurnal Ilmu-

Ilmu Ushuluddin, 21(1), 1. https://doi.org/10.22373/substantia.v21i1.4687 

Anggraina, Y. A. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam epistemology Islam: Studi. 

Aziz, H. (2022). Epistemology of the Integration of Religion and Science Qur’anic Perspective. Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman, 33(2), 239–264. https://doi.org/10.33367/tribakti.v33i2.2833 

Fahmi, K., Salminawati, S., & Usiono, U. (2024). Epistemological Questions: Hubungan Akal, Penginderaan, 

Wahyu dan Intuisi Pada Pondasi Keilmuan Islam. Journal of Education Research, 5(1), 570–575. 

https://doi.org/10.37985/jer.v5i1.753 

Haromain, I., & Hakim, L. (2023). Tafakkur Spiritual dalam Perspektif Al Quran dengan Metode Tafsir 

Tematik. Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 11. https://doi.org/10.47134/pjpi.v1i2.239 

Hasanah, U., & Hartono, H. (2022). Tafakkur Sebagai Konsepsi Menuju Keabadian Manusia Modern. As-Syifa: 

Journal of Islamic Studies and History, 1(1), 01–24. https://doi.org/10.35132/assyifa.v1i1.192 

Hayat, S. F., Abubakar, A., & Basri, H. (2025). Epistemologi Al-Qur’an: Studi Atas Integrasi Wahyu Dan Akal 

Dalam Tafsir Kontemporer. 

Ibrahim, M. (2015). Sumber Epistemologi & Hubungan Al-Qur’an Dengan Kebenaran. Jurnal Dakwah 

Tabligh, 16(1). 

Indah, A. V. (2025). EPISTEMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM: 6(2). 

Iqbal, M. (2021). WAHYU PERTAMA AL-QUR’AN SEBAGAI PONDASI METAFISIKA PENDIDIKAN ISLAM. 

EDUSOSHUM: Journal of Islamic Education and Social Humanities, 1(1), 01–15. 

https://doi.org/10.52366/edusoshum.v1i1.2 

Maulidiya, A. R., & Sauri, S. (2025). Pedagogical Values in QS. Al-An’am Verse 32 and Implications on Life 

Goals: An Islamic Education Perspective. Jurnal IHSAN  Jurnal Pendidikan Islam, 3(1), 121–128. 

https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i1.603 

Mishbahuddin, I. (2016). EPISTEMOLOGI AL-QURAN DALAM MEMBANGUN SAINS ISLAM. Jurnal 

THEOLOGIA, 26(1). https://doi.org/10.21580/teo.2015.26.1.404 

Muhammad, M., Sapuan, M. Z., & Haziq Jani, M. (2025). Etika Penggunaan Prompt Kecerdasan Buatan (AI) 

dalam Memelihara Kesahihan Pegangan Ahli Sunnah Wal Jamaah dalam Akidah, Fikah dan Tasawuf 

Ethical Use of Prompts in Artificial Intelligence (AI) to Safeguard the School of Thought of Ahl 

Sunnah Wal Jamaah (ASWJ) in Creed, Fiqh and Tasawwuf. Journal of Usuluddin, 53(1), 75–98. 

https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol53no1.4 

Nurcholis, Moch. (2021). Integrasi Islam dan Sains: Sebuah Telaah Epistemologi. FALASIFA : Jurnal Studi 

Keislaman, 12(1), 116–134. https://doi.org/10.36835/falasifa.v12i1.461 



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vo.2 No 4 Tahun 2025, 357-364  364 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

Qifari, A. A. (2021). EPISTIMOLOGI PENDIDIKAN ISLAM. Jurnal Pendidikan Kreatif, 2(1), 16–30. 

https://doi.org/10.24252/jpk.v2i1.22543 

Qutub, S. (2023). Intellectual Education in the Qur’anic Perspective (Analysis of the Qur’an Surah Ali Imran 

Verses 190-191). Sinergi International Journal of Islamic Studies, 1(2), 85–91. 

https://doi.org/10.61194/ijis.v1i2.89 

S, S., K, K., & M, M. (2023). Dialektika Akal Dan Wahyu: Pembaharuan Hukum Islam Dalam Perspektif 

Sosiologi Hukum. Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan Pendidikan, 22(2), 56–67. 

https://doi.org/10.30863/ekspose.v22i2.2767 

Saefullah, A. S. (2024). Ragam Penelitian Kualitatif Berbasis Kepustakaan Pada Studi Agama dan 

Keberagamaan dalam Islam. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 2(4), 195–211. 

https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v2i4.1428 

Saiin, A., & Karuok, M. (2022). The Concept Of Sense In The Qur’an: Tazakkur, Nazara, And Tadabbur As The 

Basic Human Potential Towards A Superior Human Being. QiST: Journal of Quran and Tafseer 

Studies, 2(1), 44–62. https://doi.org/10.23917/qist.v2i1.1288 

Saputra, A., Alim, A., & Balkis, L. H. (2025). Reaktualisasi Perintah Baca-Tulis dalam Revitalisasi 

Intelektualitas Islam Kontemporer. 01(03). 

Siar, S. N., Andi Aderus, & Barsihannor. (2024). Peranan Akal Dan Wahyu Dalam Pemikiran Islam. Jurnal 

Ilmiah Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf, 10(1), 89–103. 

https://doi.org/10.53429/spiritualis.v10i1.859 

Suhartawan, B. (2022). Konsep Tadabbur Al-Qur’an Perspektif Kh. Bachtiar Nasir. 3(01). 

Syauqi, M., & Bahri, S. (2024). Integrasi Akal dan Wahyu dalam Penafsiran Al-Qur’an Menurut Muhammad 

Al-Ghazali. QURANICUM: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 1(2), 116–129. 

https://doi.org/10.22373/quranicum.v2i1.6057 

Wahidin, A. (2017). Wahyu Dan Akal Dalam Perspektif Al-Qur`An. 

Wan Abdullah, W. A. A., & Mohd Zhaffar, N. (2018). Penggunaan Istilah Berfikir Berdasarkan Kandungan al-

Quran: The Use of Thinking Terminology Based on al-Quran. Journal of Quran Sunnah Education & 

Special Needs, 2(2), 77–90. https://doi.org/10.33102/jqss.vol2no2.19 

Yusuf, M. Y. (2017). Epistemologi Sains Islam Perspektif Agus Purwanto. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 

17(1), 65. https://doi.org/10.24042/ajsk.v17i1.898 

Zain, M. H., Sartika, M., Andria, N. R., Ulandari, Y., & Burhanuddin, N. (2025). Integrasi Wahyu dan Akal dalam 

Filsafat Ilmu Islam. Invention: Journal Research and Education Studies, 515–531. 

https://doi.org/10.51178/invention.v6i2.2656 

Zulkhairi, T., & Fakhruddin, F. (2023). Keseimbangan Penggunaan Akal Dan Wahyu: Praktik Islam 

Wasathiyah Dalam Pembelajaran Di Institusi Pendidikan Dayah. Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian 

Pendidikan Agama Islam, 13(3), 274. https://doi.org/10.22373/jm.v13i3.20708 

 


