
 

Jurnal Pendidikan Agama Islam  

E-ISSN : 2828-2337 
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive 
 

 

Dinamika Teologi Islam: Analisis Konsep Aliran Teologi Islam 
dari Khawarij hingga Teologi Kontemporer 

Shintia Mulyawati 1*, Zulbaidah 2 Duski Samad3,  Firdaus ST Mamad4  

1 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 

2 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 

3 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 

4 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 
Correspondent: shintia.mulyawati@uinib.ac.id  

 
A B S T R A K 

Artikel ini membahas dinamika teologi Islam dengan menelusuri 
perkembangan konsep aliran-aliran teologi dari Khawarij hingga teologi 
kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan latar 
kemunculan, karakter pemikiran, serta perubahan orientasi teologis yang 
terjadi sepanjang sejarah Islam. Metode yang digunakan adalah studi 
literatur dengan mengkaji karya teologis klasik dan penelitian modern 
yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap aliran teologi 
lahir dari kondisi historis, sosial, dan intelektual tertentu sehingga 
menghasilkan pandangan yang beragam mengenai kedudukan manusia, 
kehendak bebas, dan relasi antara agama serta realitas sosial. Pembahasan 
lebih lanjut mengungkap bahwa pemikiran teologi kontemporer 
berkembang ke arah pendekatan yang lebih kritis, dialogis, dan humanis 
sebagai respons terhadap tantangan modernitas. Temuan ini menegaskan 
bahwa teologi Islam bersifat dinamis dan terus mengalami pembaruan 
makna dalam konteks kehidupan masyarakat. 
 
A B S T R A C T 

This article explores the dynamics of Islamic theology by examining the 
conceptual development of major theological schools from the Khawarij to 
contemporary thought. The study seeks to illuminate their historical 

emergence, intellectual frameworks, and the transformation of doctrinal positions across different periods 
of Islamic history. Using a literature-based research method, this work analyzes classical theological texts 
alongside modern scholarly interpretations. The findings reveal that each theological tradition was shaped 
by distinctive social, political, and intellectual circumstances, resulting in diverse perspectives on human 
agency, divine justice, and the role of religion in public life. The discussion further demonstrates that 
contemporary Islamic theology increasingly adopts critical, dialogical, and human-centered approaches in 
response to modern challenges. Overall, the study highlights the adaptive and evolving character of Islamic 
theology in engaging with changing societal contexts. 
 
1. INTRODUCTION 

Teologi Islam merupakan disiplin yang menjelaskan konsep ketuhanan, kehendak manusia, 
kenabian, serta prinsip-prinsip akidah yang membentuk fondasi keagamaan umat Islam. Sepanjang 
sejarahnya, tradisi teologi Islam berkembang melalui lahirnya berbagai aliran yang menghadirkan 
keragaman pandangan. Aliran-aliran tersebut mencakup Khawarij yang menekankan kemurnian iman, 
Murji’ah yang menunda penilaian dosa, Mu‘tazilah yang mengutamakan rasionalitas, Ahlussunnah wal 
Jamaah yang menyeimbangkan teks dan rasio, Salafiyyah/Asy’ariyah yang menegakkan otoritas teks, 
Syi’ah dengan doktrin imamah, serta Jabariyah dan Qadariyah yang memperdebatkan kehendak bebas 
manusia. Selain itu, Sufisme menghadirkan dimensi spiritual dalam teologi, sementara teologi 
kontemporer memunculkan pendekatan yang lebih kritis, dialogis, dan kontekstual. Teologi 
kontemporer sendiri menitikberatkan pada fleksibilitas teologi islam terhadap perkembangan zaman. 

Landasan teori penelitian ini berangkat dari perkembangan ilmu kalam sebagai kerangka 
konseptual dalam memahami perbedaan pandangan teologis di setiap periode sejarah Islam. Ilmu kalam 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received 1 September 2025 

Revised 10 September 2025 

Accepted 30 September 2025 

Available online 1 Desember, 2025 
 

Kata Kunci: 
Teologi Islam, Khawarij, Pemikiran 
Kontemporer 
 

Keywords: 
Islamic Theology, Khawarij, 
Contemporary Thought 
 
 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:shintia.mulyawati@uinib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tidak hanya berfungsi untuk menjawab persoalan akidah, tetapi juga menggambarkan interaksi antara 
teks agama, akal, kondisi sosial, dan dinamika pemikiran umat. 

Permasalahan yang dikaji dalam penelitian ini adalah bagaimana memahami perubahan dan 
perkembangan teologi Islam melalui aliran-aliran tersebut, serta bagaimana perbedaan dasar pemikiran 
mereka membentuk ragam konsep mengenai Tuhan, takdir, iman, dan peran manusia. Selain itu, 
penelitian ini juga mempertanyakan sejauh mana warisan teologi klasik memiliki relevansi dalam 
menghadapi tantangan modern seperti pluralitas, humanisme, dan perkembangan ilmu pengetahuan. 
Rencana pemecahan masalah dilakukan melalui studi literatur yang menelaah berbagai sumber primer 
dan sekunder terkait sejarah dan gagasan-gagasan pokok masing-masing aliran teologi. Analisis 
dilakukan secara komparatif untuk melihat titik temu, perbedaan, serta konteks historis yang 
melatarbelakangi lahirnya setiap aliran sehingga dinamika teologis dapat dipahami secara menyeluruh. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis perkembangan konsep teologi Islam dari masa 
klasik hingga kontemporer, menjelaskan karakteristik pemikiran aliran-aliran yang berpengaruh, serta 
menegaskan bagaimana perubahan pemikiran teologis tersebut memberikan kontribusi terhadap 
pembentukan wacana keagamaan dalam konteks modern.  
 

2. METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi kepustakaan 
(library research), karena fokus kajian diarahkan pada penelusuran, pengumpulan, dan analisis teks-
teks teologis mengenai berbagai aliran dalam Islam, seperti Khawarij, Murji’ah, Mu’tazilah, Ahlussunnah 
wal Jamaah, Salafiyyah/Asy’ariyah, Syi’ah, Jabariyah, Qadariyah, Sufisme, dan teologi kontemporer. 
Sumber data primer penelitian ini meliputi karya klasik dan kontemporer para ulama serta dokumen 
akademik yang relevan, sedangkan sumber data sekunder meliputi jurnal ilmiah, artikel penelitian, e-
book, dan publikasi ilmiah lainnya. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui proses identifikasi 
literatur, pencatatan data, pengelompokan tema, serta verifikasi silang antar-sumber untuk menjaga 
validitas. Selanjutnya, analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content analysis) yang 
mencakup proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan berdasarkan tema-tema 
teologis yang dianalisis. 

 
3. RESULT AND DISCUSSION 

A. Khawarij 
Asal Usul dan Konteks Historis Kelompok Khawarij mula-mula muncul pada masa konflik 

politik yang mendalam pasca Perang Ṣiffīn, ketika sebagian pendukung Ali menolak arbitrase 
(tahkim) dengan pihak Muʿāwiyah. Mereka menganggap bahwa keputusan manusia (arbitrase) 
tidak sah karena hanya Allah yang berhak menetapkan hukum, sehingga slogan lā ḥukm illā lillāh 
(“tidak ada penghakiman kecuali milik Allah”) menjadi prinsip ideologis, sosial, dan teologis 
mereka (Saniah & Sidik, 2020). Dalam kajian historis geneologis, Saniah & Sidik menjelaskan bahwa 
penolakan ini bukan sekadar politik, tetapi juga proyek teologis yang kemudian berkembang 
menjadi doktrin keagamaan khas. Dalam kerangka ilmu kalam, Khawarij menjadi subjek penting 
karena pemikiran mereka menyentuh aspek keimanan (iman), dosa, dan kekafiran (takfīr). 
Menurut Syawal Karo-Karo, Iqbal Maulana & Zulfahmi Lubis, Khawarij menilai dosa besar sebagai 
bukti keluar dari Islam (kafir), sebuah posisi yang sangat keras dibanding aliran lain seperti 
Murji’ah (Karo-karo et al., 2024). 

Kajian ini menunjukkan bahwa perbedaan teologis Khawarij bukan hanya soal politik atau 
penghakiman, melainkan juga terkait metodologi teologis: bagaimana nash (teks wahyu) dipahami 
dan diterjemahkan dalam konteks realitas politik dan sosial. Salah satu konflik utama yang 
diangkat dalam kajian teologis adalah pertentangan epistemologis antara Khawarij dan aliran lain 
yang lebih rasional, seperti Muʿtazilah. Fauzi & Masnawati menyoroti bagaimana Khawarij 
menempatkan wahyu sebagai otoritas utama dan cenderung menolak argumentasi rasional yang 
bisa melemahkan interpretasi literal mereka terhadap teks (Fauzi & Masnawati, 2025).  

Sikap ini mencerminkan paradigma epistemologis yang “dogmatis tekstual”: Khawarij 
menafsirkan teks dengan sangat ketat dan menyimpulkan akibat moral-politik yang radikal dari 
tafsir mereka, terutama dalam hal penghakiman (takfīr) dan oposisi terhadap pemimpin yang 
dianggap menyimpang. 

Teologi Khawarij tidak monolitik: dalam kajian historis, Saniah & Sidik (2020) mencatat 
berbagai sekte Khawarij seperti Azāriqah, Ibadīyah, Sufriyah, dan Najdāt — masing-masing dengan 
karakteristik ajaran yang berbeda.  
1)Azāriqah adalah salah satu sub-sekte paling ekstrem, yang dengan konsisten menerapkan takfīr 
terhadap siapa pun yang tidak sepaham dengan mereka. 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319  310 

 

2)Ibadīyah, berbeda dengannya, berkembang menjadi lebih moderat; meskipun asalnya dari 
Khawarij, Ibadīyah menyajikan pemikiran teologi yang lebih kooperatif dan kurang militan dalam 
banyak aspek (Saniah & Sidik, 2020). 

Perbedaan ini menunjukkan bahwa meskipun akar Khawarij berasal dari penolakan 
teologis-politik, faktor sosial, geografis, dan histori membantu membentuk variasi teologis mereka. 
Ajaran teologis Khawarij, terutama tentang takfīr dan pemberontakan terhadap pemimpin, 
memiliki implikasi politis yang luas. Dalam artikel “Refleksi Historis atas Gerakan Teologis 
Khawarij dan Murji’ah”, Salmah Intan menekankan bahwa teologi Khawarij bisa dipandang sebagai 
fenomena ekstremisme klasik, yang dalam konteks modern memberikan resonansi terhadap 
kelompok-kelompok yang menolak legitimasi pemerintah dan menegakkan versi “agama murni” 
mereka sendiri.  

Dengan memahami akar teologis Khawarij, kita mendapat perspektif untuk mengkaji 
bagaimana ide ekstrem bisa muncul dalam bentuk modern, dan bagaimana teologi historis bisa 
menjadi sumber refleksi terhadap persoalan ideologis kontemporer. 

B. Murji’ah 
Murji’ah (dari kata irjā’ = menangguhkan) muncul sebagai reaksi teologis-politik terhadap 

ketegangan yang melingkupi komunitas Muslim pasca-peristiwa Siffīn dan tahkīm. Kelompok ini 
menekankan penundaan penghakiman atas status keislaman seseorang—terutama mereka yang 
terlibat dalam perselisihan politik—sehingga masalah pengkafiran atas orang yang berbuat dosa 
besar tidak segera ditetapkan oleh manusia tetapi diserahkan kepada keputusan Allah di hari akhir 
(Irja’) (Hamsah, 2020).  

Secara ringkas, beberapa pokok ajaran Murji’ah adalah: (1) memisahkan antara iman (al-
īmān) dan amal (al-‘amal) sehingga iman dipahami sebagai keyakinan yang bersemayam dalam 
hati; (2) menolak takfīr secara mudah terhadap pelaku dosa besar; (3) menekankan harapan dan 
pengampunan ilahi sehingga komunitas tetap terjaga dari sekteisasi ekstrem (Sariah, 2021). 

Perbedaan tegas antara Murji’ah dan Khawarij terletak pada status dosa besar terhadap 
keimanan. Sementara Khawarij memandang pelaku dosa besar keluar dari iman, Murji’ah menahan 
penghakiman tersebut dan mempertahankan bahwa iman tidak otomatis hilang akibat dosa—
sehingga mereka menolak pengkafiran massal (Harsono, 2023). 

Murji’ah cenderung mengadopsi pendekatan yang menekankan aspek pragmatis dan 
rekonsiliatif—menjaga persatuan umat dengan menunda penghakiman teologis yang berpotensi 
memecah belah. Secara epistemologis, Murji’ah memberi ruang untuk akal dan konteks sosial 
dalam interpretasi, namun tetap merujuk pada nash; posisi ini menjadikan mereka faktor moderasi 
pada masa konflik (Hasibuan, 2021).  

Seperti banyak aliran awal lain, Murji’ah tidak seragam — kajian kontemporer 
menemukan variasi pendapat tentang sejauh mana amal memengaruhi iman, serta pembagian sub-
kelompok yang berbeda dalam pendekatan teologis dan praktis (STIBA, 2019/2020; Mimbar UIAD, 
2020). Variasi ini merupakan hasil adaptasi Murji’ah terhadap konteks lokal dan kebutuhan politik-
keagamaan setempat (Hamsah, 2020). 

Ajaran Murji’ah memiliki efek sosial: mempromosikan sikap toleran, mereduksi 
kecenderungan sektarian, dan memberi harapan bagi komunitas yang khawatir tentang dosa dan 
status keselamatan. Pada masa kini, prinsip-prinsip Murji’ah sering dikaitkan dengan semi-pluralis 
atau pendekatan inklusif di masyarakat Muslim yang beragam. Dalam studi modern, Murji’ah 
dilihat relevan untuk menghadapi persoalan polarisasi keagamaan dan ekstremisme; namun kritik 
melontarkan bahwa sikap menunda penghakiman bisa disalahgunakan untuk membiarkan 
ketidakadilan atau korupsi tanpa akuntabilitas moral. Oleh karena itu, kajian kontemporer 
merekomendasikan keseimbangan antara harapan (irjā’) dan tuntutan etis tindakan (Rohmah et 
al., 2025). 
 

C. Mu’tazilah 
Mu’tazilah muncul sebagai respons teologis-polemik terhadap isu dosa besar, kebebasan 

manusia, dan sifat Tuhan pada masa awal Islam. Pandangan mereka dibentuk di Basrah oleh Wāsil 
bin ‘Atā’ yang menekankan bahwa akal manusia sangat penting untuk memahami wahyu. Sejarah 
ini dikaji secara mendalam dalam penelitian perkembangan Mu’tazilah kontemporer yang 
menunjukkan bahwa aliran ini lahir dalam kerangka debat filosofis dan teologis era klasik Islam 
(Amir & Rahman, 2025).  

Inti ajaran Mu’tazilah dirumuskan dalam lima prinsip pokok (ushūl al-khamsah): tauhid 
(keesaan Tuhan), keadilan Tuhan (al-‘adl), janji dan ancaman (al-wa’d wa al-wa’id), “tempat di 
antara dua tempat” (al-manzilah bayna al-manzilatayn), dan amar makruf nahi munkar. Aliran ini 



sangat menekankan keadilan Tuhan sebagai fondasi moral dan teologis, yang menyatakan bahwa 
Allah tidak akan mengadzab manusia tanpa alasan yang adil (S. Rijal & Santalia, 2024).  

Salah satu ciri khas Mu’tazilah adalah penggunaan akal (rasio) sebagai alat utama dalam 
memahami doktrin teologis. Mereka menolak pemahaman tekstual yang kaku tanpa pertimbangan 
rasional, sehingga teologi mereka sangat spekulatif dan filosofis. Dalam konteks modern, 
rasionalitas ini dipandang relevan sebagai upaya merespons tantangan intelektual kontemporer 
(Muhyidin & Nasihin, 2020).  

Teologi Mu’tazilah berfokus pada kondisi moral ilahiah: karena Allah adil, manusia 
memiliki kebebasan moral dan tanggung jawab atas perbuatannya. Doktrin al-‘adl ini menjadi 
landasan agar tindakan manusia dapat dipertanggungjawabkan, sekaligus menolak determinisme 
mutlak. Kritik kontemporer bahkan memperluas konsep ini, menyoroti implikasi sosial dari 
keadilan ilahi dalam etika modern (Nurhalimah et al., 2025).  

Dalam pemikiran Mu’tazilah klasik, manusia memiliki kebebasan (ikhtiyar) untuk memilih 
perbuatan baik atau buruk. Mereka menolak ide bahwa semua tindakan manusia sepenuhnya 
ditentukan oleh takdir tanpa intervensi kehendak manusia. Kebebasan ini dianggap penting agar 
keadilan Tuhan – terutama dalam hukuman dan pahala – dapat dipertanggungjawabkan secara 
moral (Rohidin, 2018).  

Mu’tazilah menolak pandangan bahwa sifat Tuhan (seperti tahu, berkehendak) 
menunjukkan pembagian dalam esensi Tuhan. Mereka menolak konsep antropomorfisme Tuhan 
dengan argumen bahwa sifat-sifat tersebut harus dipahami secara rasional agar tidak 
mengaburkan tauhid. Dalam beberapa kajian teologi modern, ini dipandang sebagai kontribusi 
penting bagi pemikiran monoteistik dan rasional .  

Aliran Mu’tazilah tidak hanya berdampak pada pemikiran teologis, tetapi juga pada 
tatanan sosial-politik. Mereka pernah menjadi mazhab resmi di era Kekhalifahan Abbasiyah, dan 
doktrin mereka membentuk pola pemerintahan yang menekankan keadilan serta peran rasio 
dalam legitimasi kekuasaan (Maulida & Fandriansyah, 2022). Pemikiran Mu’tazilah juga 
memberikan kontribusi signifikan dalam konteks pemikiran Islam Indonesia. Beberapa 
cendekiawan lokal menyoroti bagaimana prinsip keadilan Ilahiah dan rasionalisme membuka 
ruang pemikiran progresif Islam di Indonesia (Burhanuddin & Dafirsam, 2023). 

Meski tidak sekuat masa kejayaannya secara historis, teologi Mu’tazilah mengalami upaya 
revitalisasi di kalangan akademik modern. Penulis seperti Safii (2021) menyatakan bahwa nilai-
nilai rasional dan keadilan Timur Mu’tazilah sangat relevan untuk dialog Islam modern, sains, dan 
kebebasan berpikir. Meskipun banyak nilai positif, teologi Mu’tazilah menghadapi kritik: sebagian 
menyebut pendiriannya terlalu filosofis dan terpisah dari realitas praxis keislaman; ada juga 
tuntutan agar rasionalisme Mu’tazilah tidak mengabaikan dimensi spiritual dan emosi umat. Kajian 
kontemporer berupaya menyeimbangkan nilai rasional Mu’tazilah dengan kebutuhan spiritual 
masyarakat modern (Putri et al., 2024). 

D. Ahlussunnah Wal Jama’ah 
Teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah merupakan aliran teologis mayoritas dalam Islam sunni 

yang menekankan keseimbangan antara wahyu, akal, dan tradisi. Ia berkembang sebagai respons 
terhadap munculnya berbagai aliran teologi ekstrem seperti Khawarij, Syiah ekstrem, dan aliran 
rasionalis berlebihan. Secara historis, prinsip-prinsip Ahlussunnah wal Jama‘ah dirumuskan oleh 
Imam Abu al-Hasan al-Asy‘ari dan Imam Abu Mansur al-Maturidi, kemudian dikembangkan dalam 
tradisi fikih oleh mazhab empat (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali). Pemahaman ini bertahan 
hingga masa modern dan menjadi fondasi teologi Islam moderat. 

Pertama, nilai keseimbangan (tawassuth, tawazun, dan tasamuh) menjadi ciri pembeda 
teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah. Secara normatif, teologi ini menentang segala bentuk 
ekstremisme baik tekstualisme sempit maupun rasionalisme berlebihan. Zuhriyah (2021) 
menunjukkan bahwa nilai moderat Ahlussunnah wal Jama‘ah menjadi perangkat paling penting 
dalam menangkal radikalisme dan menjaga keharmonisan sosial keagamaan (Zuhriyah, 2021). 

Kedua, Ahlussunnah wal Jama‘ah memiliki peranan penting dalam pengembangan 
pendidikan perdamaian (peace education). Saifuddin (2023) menegaskan bahwa nilai-nilai 
toleransi dan keadilan dalam kerangka teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah dapat menjadi basis 
rekonstruksi pendidikan yang mendukung masyarakat damai dan inklusif  (Saifuddin & Quddus, 
2025). Hal ini menunjukkan bahwa teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah tidak hanya bersifat doktrinal, 
tetapi juga aplikatif terhadap struktur pendidikan modern. 

Ketiga, aspek epistemologis Ahlussunnah wal Jama‘ah menegaskan keseimbangan antara 
akal dan wahyu. Aliran Asy‘ariyah dan Maturidiyah dikenal dengan pendekatan teologis yang 
menerima peran akal, namun tetap menempatkan wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi. 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319  312 

 

Adnin (2021) menjelaskan bahwa epistemologi kalam Ahlussunnah wal Jama‘ah menghindari dua 
kutub ekstrem: rasionalisme murni ala Mu‘tazilah dan tekstualisme ketat ala Hanabilah puritan 
(Adnin & Zein, 2020). Dengan demikian, teologi ini mampu bertahan menghadapi perkembangan 
pemikiran modern. 

Keempat, kajian kontemporer menunjukkan bahwa teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah 
sangat relevan bagi penguatan karakter bangsa. Junaidi, Syafi’i, dan Rofiq (2024) menemukan 
bahwa prinsip moderasi dalam Ahlussunnah wal Jama‘ah terbukti efektif membentuk karakter 
peserta didik yang terhindar dari radikalisme dan intoleransi (Junaidi & Hidayatullah, 2023). 
Teologi ini tidak hanya berkutat pada perdebatan rasional-metafisik, tetapi juga menegaskan 
praktik etis dalam kehidupan sosial. 

Kelima, pendekatan kultural dalam Ahlussunnah wal Jama‘ah juga mendapatkan perhatian 
akademik. Musadat (2021) menunjukkan bahwa tradisi lokal dapat memperkuat internalisasi nilai-
nilai Ahlussunnah wal Jama‘ah melalui budaya, ritual sosial, dan pendidikan informal. Dengan 
pendekatan ini, teologi tidak mengalienasi masyarakat, tetapi justru menjadi bagian integral dari 
kehidupan kultural mereka (Musadat, 2021). 

Selanjutnya, pemikiran Ahlussunnah wal Jama‘ah dikaji dalam konteks kontemporer 
melalui Risalah Ahlussunnah wal Jama‘ah yang masih dianggap relevan untuk membendung 
ideologi radikal. Ma‘arif et al. (2024) menekankan peran risalah tersebut sebagai panduan teologis 
dalam mengatur sikap dan praktik keagamaan yang moderat (Ma’arif et al., 2025). Kajian ini 
memperlihatkan bahwa teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah tidak berhenti pada doktrin klasik, 
melainkan terus mengalami revitalisasi. Di bidang pendidikan madrasah, penelitian Sholikhah et 
al. (2024) menunjukkan bahwa nilai Ahlussunnah wal Jama‘ah yang diterapkan pada peserta didik 
membentuk identitas keagamaan yang inklusif dan mampu membangun relasi sosial lintas 
perbedaan (Sholikhah et al., 2024). Dengan demikian, teologi ini memiliki dampak nyata pada 
pembentukan karakter pelajar. 

Sementara itu, reinterpretasi nilai moderasi dalam Ahlussunnah wal Jama‘ah juga 
dilakukan melalui pendekatan teologis pada isu-isu mutakhir. Maghfiroh et al. (2020) menegaskan 
bahwa moderasi beragama dapat dipahami sebagai manifestasi dari prinsip akidah Ahlussunnah 
wal Jama‘ah yang menolak sikap ekstrem dan kekerasan (Maghfiroh et al., 2020). Terakhir, 
penguatan sosialisasi Ahlussunnah wal Jama‘ah di lingkungan perguruan tinggi sangat penting. 
Murtadlo (2025) menegaskan perlunya pembinaan mahasiswa agar mampu memahami teologi 
Ahlussunnah wal Jama‘ah secara komprehensif guna menciptakan iklim keagamaan yang harmonis 
dan bebas dari radikalisme kampus (Murtadlo et al., 2025). 

Secara keseluruhan, teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah tetap relevan dalam menjaga 
moderasi, mengembangkan pendidikan, memperkuat karakter keagamaan, serta menanggapi 
tantangan ideologi modern. Seluruh penelitian di atas menunjukkan bahwa Ahlussunnah wal 
Jama‘ah bukan hanya doktrin teologis, tetapi juga sistem nilai yang membentuk tata kehidupan 
sosial keagamaan umat Islam. 

E. Salafiyyah/ Asy’ariyah 
Secara terminologis, Salafiyyah merujuk pada upaya untuk mengembalikan pemahaman 

agama Islam sebagaimana diamalkan oleh generasi pertama umat Islam (salaf al-ṣāliḥ). Dalam 
pandangan teologi, Salafiyyah menekankan pemurnian akidah, pelurusan ibadah, dan menolak 
bentuk inovasi agama (bid‘ah). Penelitian oleh Ananda, Khamdan & Fata (2024) menjelaskan 
bahwa Salafiyyah dibangun atas prinsip “kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah sesuai pemahaman 
para sahabat”, sehingga menetapkan landasan teologis yang literal dan puritan dalam seluruh 
aspek ritual keagamaan (R. A. Ananda et al., 2024). 

Inti teologi Salafi adalah metodologi tathbīt (penetapan) atas sifat-sifat Allah tanpa takwil 
spekulatif, sebagaimana dalam prinsip “bi-lā kayf” (tanpa menanyakan bagaimana). Teologi 
Salafiyyah menolak penafsiran metaforis terhadap ayat dan hadis mutasyābihāt, dan lebih memilih 
memahami teks secara literal. Kajian dari Sakinah & Mubarik (2024) menunjukkan bahwa media 
dakwah Salafi seperti Rumaysho.com mengajarkan prinsip teologis ini secara konsisten dalam bab 
sifat-sifat Allah, tafsir ayat sifat, dan penjelasan akidah (Sakinah & Mh, 2024). Salafiyyah memiliki 
epistemologi berbasis teks (nash-centric) yang menempatkan dalil Al-Qur’an dan Hadis sebagai 
sumber mutlak tanpa ruang rasionalisasi berlebihan. Hal ini ditegaskan melalui prinsip ittibā’ 
(mengikuti) bukan ibtidā’ (mengada-ada). Penelitian Ubaidillah dalam jurnal SINTA menjelaskan 
bahwa epistemologi salafi adalah anti-filsafat, anti-takwil, dan sangat menekankan keaslian 
pemahaman agama (Ubaidillah, 2012). 

Di Indonesia, Salafiyyah berkembang melalui jaringan pesantren, majelis taklim, kajian 
masjid, dan gerakan dakwah urban. Sormin & Harahap (2024) mencatat bahwa Salafiyyah di 



Indonesia masuk melalui jalur dakwah modern, literatur, dan pendidikan Timur Tengah, dan 
berkembang menjadi identitas keagamaan yang khas. Bentuknya beragam: ada yang hanya fokus 
pada pemurnian akidah (non-politik) dan ada pula yang aktif dalam isu sosial keagamaan (Sormin 
& Harahap, 2023). Studi oleh Sunaryanto, Rizal & Mulyono (2023) menegaskan bahwa gerakan 
Salafi modern sangat adaptif terhadap teknologi. Media sosial digunakan untuk menyebarkan 
ceramah akidah, fikih, tafsir, hingga fatwa. Hal ini memperkuat penyebaran paham teologis literal 
dan berhasil menjangkau generasi muda muslim. Teknologi juga menjadi sarana memperkuat 
otoritas tokoh-tokoh Salafi melalui digitalisasi ilmu (Sunaryanto et al., 2023). 

Salafiyyah bukan satu kelompok tunggal, melainkan memiliki cabang-cabang ideologis seperti: 
a)Salafi Puritan: fokus pada akidah dan ibadah. 
b)Salafi Haraki: memiliki agenda sosial dan dakwah luas. 
c)Salafi Jihady: kelompok radikal bersenjata (dipisahkan oleh ulama Salafi mainstream). 

Syamsir dkk. (2024) menekankan bahwa varian Salafi inilah yang menyebabkan 
kesalahpahaman publik terhadap istilah “Salafi” karena menganggap semuanya sama (Syamsir et 
al., 2021). Salafiyyah secara umum tidak terlibat dalam politik praktis. Namun, sebagian kelompok 
yang terpengaruh ideologi transnasional mendukung penerapan regulasi syariah formal. Zain & 
Basit (2024) menjelaskan bahwa unsur politik dalam kelompok tertentu terjadi karena dorongan 
idealisme syariah, bukan karena ambisi kekuasaan (Zain & Basit, 2024). 

Di Indonesia, Salafiyyah bersinggungan langsung dengan aliran seperti Nahdlatul Ulama 
dan Muhammadiyah. Perbedaan utama terletak pada: 
a)metode penafsiran, 
b)penerimaan tradisi lokal, 
c)pemahaman terhadap bid‘ah. 

Sormin & Harahap (2024) mencatat bahwa kontestasi ini memengaruhi dinamika dakwah, 
media sosial, dan pembentukan identitas keagamaan Masyarakat (Sormin & Harahap, 2023). 
Beberapa kritik akademik terhadap Salafiyyah antara lain: 
a)terlalu literal dalam memahami teks, 
b)kurang mempertimbangkan konteks historis dan budaya, 
c)eksklusivisme teologi yang cenderung menciptakan jarak antar kelompok Islam. 

Namun demikian, sejumlah penelitian juga menunjukkan bahwa Salafiyyah berperan 
besar dalam menjaga ketelitian sanad, otentisitas hadis, dan disiplin ibadah. Salafiyyah 
menciptakan pola keberagamaan yang lebih formal, disiplin, dan skriptural. Identitas sosialnya 
tampak dalam gaya berpakaian, metode ibadah, serta pola interaksi sosial. Penelitian Maharani 
(2025) menggambarkan Salafiyyah sebagai identitas teologis-ideologis yang memberi rasa 
memiliki bagi anggotanya (Maharani, 2025). 

F. Syi’ah 
Salah satu ajaran teologis yang paling khas dalam Syi’ah adalah imâmah, yaitu keyakinan 

bahwa pemimpin (imam) tidak hanya pemimpin politik tetapi juga spiritual yang dipilih secara 
ilahiah. Dalam artikel "Konsep Al-Imamah dalam Perspektif Syi’ah", Zulkarnain menegaskan bahwa 
imâmah merupakan salah satu prinsip pokok ajaran Syi’ah (Zulkarnain, 2011).  

Dalam tulisan "Mengungkap Aspek Pemikiran Teologi dalam Doktrin Akidah Kaum Syi’ah", 
Hadariansyah menjelaskan bahwa imam Syi’ah dianggap ma‘s̱ūm (terpelihara dari dosa) sebagai 
konsekuensi teologis dari imâmah ini memperkuat otoritas agama imam dalam komunitas Syi’ah.  
Imâmah juga memiliki dimensi politis yang kuat dalam pemikiran Syi’ah. Artikel “Imamah dalam 
Pemikiran Politik Syi’ah” di Jurnal Humanistika menguraikan bahwa kepemimpinan imam 
menurut Syi’ah bukan sekadar jabatan duniawi tetapi bagian dari struktur teologi keagamaan yang 
harus diakui sebagai pilar agama (Aziz, 2020).  

Pemikiran Ali Syari’ati seorang intelektual Syi’ah kontemporer menggabungkan teologi 
Syi’ah dengan kritik sosial-politik. Dalam artikel “Akar Teologi Syi’ah dan Filsafat Marxisme” oleh 
Suryani & Hidayatullah, dijelaskan bahwa Syari’ati melihat imâmah sebagai ideologis dan 
transformasional, bukan hanya spiritual, dan ini berkaitan dengan kesadaran revolusioner kaum 
Syi’ah modern.  

Rijal & Palangkey dalam “Metamorfosis Syi’ah: Antara Politik, Mazhab, Teologi dan Konsep 
Negara Teokrasi” menunjukkan bahwa konsep Syi’ah (mis. wilayah al-faqīh) berubah seiring 
waktu. Mereka menyoroti bagaimana teologi Syi’ah ikut membentuk ide negara teokratis dalam 
kerangka kepemimpinan imam.  Dalam jurnal Al-Hikmah, dipaparkan bahwa teologi imâmah dalam 
Syi’ah mengalami dinamika historis dan simbolik tidak hanya sebagai realitas politik, tapi juga 
sebagai simbol identitas esoteris. Dalam artikel “Teologi Syi’ah” di Jurnal Almufida, dijelaskan salah 
satu strategi teologis Syi’ah yaitu taqīyyah (bersembunyi), yang berkaitan erat dengan konflik 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319  314 

 

teologi dan politik: karena para imam dan pengikutnya sering mengalami tekanan, teologi Syi’ah 
merumuskan taqīyyah sebagai bagian doktrin.  

Artikel oleh Arif Pribadi (“Teologi Pembebasan Dr. Ali Syari’ati”) menekankan bahwa 
teologi Syi’ah modern dapat digabungkan dengan pemikiran pembebasan sosial. Imâmah oleh 
Syari’ati tidak hanya sebagai kepemimpinan spiritual tetapi juga sebagai agen perubahan sosial.  
Konsep imâmah pada Syi’ah tidak hanya berdimensi spiritual, tetapi juga mendasari struktur 
sosial-politik komunitas Syi’ah. Karena imâmah dianggap sebagai otoritas ilahiah, pemimpin imam 
memiliki legitimasi tertinggi dalam komunitas Syi’ah, yang berbeda dengan pemimpin sekuler 
(Kamauluddin Nurdin Marjuni, 2020).  

Transformasi pemikiran Syi’ah modern (teologi dan politik) menimbulkan tantangan, baik 
internal maupun eksternal. Teologi Syi’ah kontemporer harus menjawab kritik terhadap legitimasi 
imâmah, otoritas imam dalam negara modern, dan hubungan teologis-politik yang kompleks (T. S. 
Rijal & Palangkey, 2021). 

G. Jabariyah 
Aliran Jabariyah merupakan salah satu aliran teologi klasik dalam Islam yang menekankan 

bahwa manusia tidak memiliki kebebasan kehendak, karena seluruh tindakan manusia merupakan 
manifestasi langsung dari kehendak Allah. Dalam gagasan ini, manusia ditempatkan sebagai 
makhluk yang majbur (terpaksa), sehingga segala tindakan yang muncul pada diri manusia 
hanyalah pelaksanaan dari ketentuan yang sudah ditetapkan Allah sejak azali (S. Rijal & Santalia, 
2024). 

Secara historis, Jabariyah muncul sebagai reaksi terhadap Qadariyah yang sangat 
menekankan kebebasan manusia. Kemunculannya terutama dipengaruhi oleh konteks politik awal 
Islam, ketika perdebatan antara legitimasi kekuasaan Umayyah dan ajaran kebebasan manusia 
semakin tajam. Para penguasa Umayyah bahkan cenderung memanfaatkan pandangan Jabariyah 
untuk meneguhkan bahwa kekuasaan mereka merupakan kehendak Allah, sehingga tidak pantas 
ditentang (Damang & Santalia, 2025). 

Dalam aspek doktrin, Jabariyah menempatkan konsep qadha’ dan qadar sebagai prinsip 
absolut. Muliati (2016) menjelaskan bahwa dalam pandangan Jabariyah, manusia tidak memiliki 
masyi’ah (kehendak) sendiri; yang ada hanyalah kehendak Allah yang termanifestasi melalui 
manusia. Karena itu, manusia tidak menjadi subjek moral dalam arti penuh. Sebaliknya, semua 
tindakan manusia adalah bentuk penunaian dari takdir ilahi yang tidak dapat dihindari (Muliati, 
2016). 

Implikasi etis dari doktrin ini cukup signifikan. Lailatul, Anggraini & Hadhiqoh (2023) 
menyatakan bahwa pemahaman deterministik semacam ini berpotensi mengurangi rasa tanggung 
jawab personal, karena seseorang dapat merasa bahwa segala tindakan, termasuk kesalahan, 
hanyalah kehendak Allah semata. Hal ini dapat mengarah pada apa yang disebut fatalisme religius, 
yaitu sikap pasrah total tanpa upaya memperbaiki keadaan (Anggraini et al., 2024). 

Dalam konteks pendidikan, paham Jabariyah juga berdampak terhadap cara pandang guru 
dan peserta didik terhadap usaha belajar. Jika segala hasil pendidikan dianggap sepenuhnya 
ditentukan oleh Allah tanpa peran usaha manusia, maka motivasi belajar dan bekerja keras dapat 
mengalami pelemahan. Mereka menekankan bahwa pemahaman ini, apabila tidak diimbangi, dapat 
menyebabkan stagnasi dan sikap tidak proaktif dalam pembentukan karakter dan prestasi . 

Meski demikian, ada sisi lain dari Jabariyah yang perlu dipahami secara lebih seimbang. 
Beberapa ulama memandang Jabariyah sebagai bentuk penegasan tauhid rububiyyah, yaitu 
keyakinan bahwa Allah adalah pengatur segala urusan. Dalam pandangan teologi ini, Jabariyah 
ingin menjaga agar manusia tidak terjebak dalam keyakinan bahwa dirinya memiliki kekuasaan 
setara dengan Allah dalam menentukan nasib (Saputra et al., 2022). Dengan demikian, aliran ini 
sebenarnya juga berupaya meneguhkan prinsip keagungan dan kedaulatan mutlak Allah dalam 
seluruh aspek kehidupan. 

Pembacaan kritis kontemporer menunjukkan bahwa paham Jabariyah tetap relevan untuk 
dikaji dalam konteks modern, terutama dalam memahami sikap sebagian masyarakat terhadap 
takdir, musibah, kemiskinan struktural, dan perubahan sosial. Sikap pasrah total yang ditemukan 
dalam sebagian masyarakat dapat ditelusuri berakar pada doktrin-doktrin deterministik serupa 
dengan Jabariyah (A. Ananda & Burhanuddin, 2023). Oleh karena itu, kajian terhadap aliran ini 
tidak hanya penting dalam konteks sejarah teologi Islam, tetapi juga dalam memahami dinamika 
sosial keagamaan masyarakat Muslim masa kini. 

H. Qadariyah 
Aliran Qadariyah adalah salah satu aliran teologi Islam awal yang menekankan kebebasan 

dan kemampuan manusia untuk menentukan tindakannya (free will). Qadariyah muncul sebagai 



respon terhadap determinisme teologis yang berkembang pada masa awal Islam. Menurut Muliati 
(2016), Qadariyah memandang bahwa manusia memiliki kemampuan penuh untuk melakukan 
suatu perbuatan dan bertanggung jawab atasnya. Oleh sebab itu, pahala dan dosa dianggap adil 
karena manusia adalah subjek aktif yang memilih tindakannya (Muliati, 2016). 

Studi oleh Islamuddin, Amri & Santalia (2024) menjelaskan bahwa Qadariyah lahir dari 
pergulatan pemikiran antara paham kehendak mutlak Allah dengan kebutuhan untuk menegakkan 
tanggung jawab moral manusia. Mereka menjelaskan bahwa tokoh Qadariyah seperti Ma’bad al-
Juhani dan Ghaylan al-Dimasyqi menolak pandangan bahwa semua perbuatan manusia sudah 
ditentukan sepenuhnya, karena pandangan itu dianggap menghilangkan makna perintah dan 
larangan syariat. Qadariyah berpegang pada prinsip bahwa keadilan Tuhan meniscayakan adanya 
kebebasan manusia (Islamuddin, A. ., Amri, M. ., & Santalia, 2024). 

Dalam penelitian Lailatul, Anggraini & Hadhiqoh (2023), dijelaskan bahwa Qadariyah 
memberikan implikasi etis yang kuat: manusia harus berikhtiar semaksimal mungkin dalam 
hidupnya, karena setiap perbuatan adalah pilihan. Pandangan ini mendorong sikap optimis, 
tanggung jawab pribadi, serta kesadaran moral bahwa setiap tindakan memiliki konsekuensi 
hukum dan spiritual (Anggraini et al., 2024). 

Kajian Damang & Santalia (2025) menegaskan bahwa Qadariyah adalah fondasi awal bagi 
rasionalisme dalam ilmu kalam. Mereka menyebutkan bahwa dalam perdebatan klasik, Qadariyah 
sering diposisikan sebagai lawan teologis Jabariyah, karena Qadariyah sangat menekankan 
kebebasan manusia, sedangkan Jabariyah menolak adanya kehendak bebas. Perdebatan kedua 
aliran ini kemudian berpengaruh pada kemunculan Asy’ariyah sebagai aliran middle position di 
era berikutnya (Damang & Santalia, 2025). 

Dalam konteks pendidikan, konsep masyi’ah al-‘ibad (kehendak manusia) yang 
ditonjolkan Qadariyah memberikan landasan teologis bagi pentingnya usaha manusia dalam 
belajar dan mencapai tujuan hidup. Ini sejalan dengan prinsip pedagogi Islam modern yang 
menekankan pentingnya ikhtiar, motivasi, dan proses perkembangan diri. 

Qadariyah tetap relevan dalam diskursus teologi modern. Sebagaimana dijelaskan 
Saputra, Amri & Santalia (2022), konsep kebebasan kehendak yang dibawa Qadariyah beresonansi 
dengan diskusi filsafat kontemporer tentang agensi manusia, moral responsibility, dan otonomi 
dalam etika. Hal ini membuat Qadariyah menjadi salah satu aliran penting dalam memahami 
dinamika kalam klasik dan modern (Saputra et al., 2022). 

I. Sufisme/Tasawuf Teologis 
Tasawuf, atau sufisme, adalah dimensi spiritual Islam yang menekankan pembersihan jiwa 

(tazkiyat al-nafs) dan kedekatan dengan Tuhan melalui praktik batin seperti dzikir, muhasabah, 
dan murāqabah. Menurut Hafiun (2012), asal usul tasawuf terletak pada upaya menjaga kesucian 
batin yang bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) dan praktik-praktik salaf (Muhammad 
Hafiun, 2012).  

Faza juga menyoroti jenis tasawuf falsafi, yakni tasawuf yang menyerap unsur filsafat non-
Islam (Yunani, Persia) dan menggabungkannya ke dalam ajaran sufistik, namun tetap 
mempertahankan akar keislaman sufisme. Salah satu inti tasawuf adalah tazkiyat al-nafs 
(pemurnian jiwa), yaitu proses spiritual untuk menjadikan jiwa manusia lebih suci, mengurangi 
kecenderungan hawa nafsu, dan mendekatkan diri kepada Tuhan. Konsep ini tidak hanya bersifat 
individual, tetapi juga sosial menurut Khotib & Mubin (2019), tazkiyah membantu membangun 
kesalehan sosial dan religiositas masyarakat melalui tarikat tasawuf (Khotib & Mubin, 2019).  

Selain itu, sufisme mengandung tahapan spiritual (maqāmāt) dan pengalaman mistik 
(ma‘ārif), yang disertai komitmen terhadap syariat dan bimbingan murshid (guru sufi). Dalam 
beberapa tarekat sufistik, praktik sufisme tidak terpisah dari hukum syariah. Yahya (2021) dalam 
studi tarekat Tijaniyyah menunjukkan bahwa para pengikut menjunjung tinggi keseimbangan 
antara fikih (aturan lahir) dan tasawuf (dimensi batin) (Yahya, 2022). 

Integrasi ini memperlihatkan bahwa tasawuf bukanlah jalan “melampaui syariah”, tetapi 
jalan spiritual yang tetap berakar pada syariat Islam. Tasawuf juga diaplikasikan dalam pendidikan 
Islam untuk membentuk karakter spiritual. Jamil Jaho, misalnya, melalui konsep “pendidikan 
sufistik”, menekankan muhasabah, taubat, pengendalian diri, dan zikir sebagai bagian penting 
pendidikan rohani. Pendidikan semacam ini membantu santri atau peserta didik memahami makna 
batin ibadah dan menginternalisasi nilai kedekatan dengan Tuhan (Naldi et al., 2024). 

Di era modern, tasawuf menghadapi tantangan globalisasi dan modernitas. Kuswandi et 
al. (2023) mengamati bahwa sufisme Nusantara (Indonesia) telah bertransformasi sesuai dengan 
kondisi zaman: nilai tradisional sufistik dipertahankan, tetapi praktik dan penyebarannya 
mengikuti alur modern (teknologi, informasi) (Kuswandi et al., 2023). Ini menunjukkan bahwa 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319  316 

 

tasawuf bukan relic masa lalu, melainkan tradisi yang hidup, adaptif, dan relevan dalam 
masyarakat kontemporer. Sufisme sangat berpotensi menjadi kekuatan toleransi dalam Islam. 

Sikap batin ini bisa menekan sikap ekstremisme dan radikalisme karena menekankan 
aspek etika dan spiritualitas, bukan semata politik atau dogma. Ada juga kritik terhadap tasawuf, 
baik dari dalam Islam maupun dari luar. Dalam jurnal Dialektika dijelaskan bahwa beberapa 
orientalis dan peneliti muslim mempertanyakan asal usul tasawuf: apakah benar-benar produk 
Islam murni atau terpengaruh nilai non-Islam. Kritik semacam ini memaksa pemikir sufistik untuk 
merumuskan kembali sumber keislaman tasawuf dan menunjukkan bahwa tasawuf memang 
bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan tradisi salaf. 

J. Teologi Modern/Inklusif (Kontemporer) 
Teologi modern atau kontemporer dalam Islam merupakan respons intelektual terhadap 

tantangan modernitas, globalisasi, perkembangan ilmu pengetahuan, pluralisme, serta realitas 
sosial-politik yang terus berubah. Arah utama teologi kontemporer adalah melakukan pembacaan 
ulang terhadap sumber-sumber keislaman dengan pendekatan historis-kritis, hermeneutik, dan 
kontekstual, sehingga menghasilkan corak pemikiran yang lebih inklusif, humanistik, dan 
transformatif. Perkembangan teologi kontemporer juga dipengaruhi oleh perjumpaan umat Islam 
dengan Barat, terutama dalam isu rasionalitas, metodologi ilmiah, HAM, gender, dan demokrasi, 
sehingga melahirkan usaha rekonstruksi pemahaman keagamaan agar tetap relevan dalam 
kehidupan modern (Umar et al., 2024). 

Teologi kontemporer menekankan bahwa pemahaman keagamaan harus 
mempertimbangkan konteks historis Masyarakat pada masa Nabi, perubahan sosial, dan 
perkembangan rasionalitas manusia modern. Hal ini tampak dalam gagasan teologi transformatif 
yang memandang agama tidak sekadar berbicara tentang akidah metafisik, tetapi juga harus 
menjawab persoalan ketidakadilan struktural, kemiskinan, dan relasi kuasa dalam masyarakat. 
Pendekatan ini dipertegas oleh pemikiran neo-modernisme yang menggabungkan rasionalitas 
dengan komitmen terhadap nilai-nilai spiritual Islam (Rahman, 1982). 

Selain itu, teologi kontemporer juga menekankan hermeneutika kontekstual, yaitu suatu 
cara membaca teks keagamaan yang memperhatikan lingkungan sosial, politik, budaya, dan 
kebutuhan zaman. Pendekatan ini digunakan untuk mengatasi problem fundamentalisme dan 
eksklusivisme teologis yang berkembang dalam sebagian kelompok. Dengan hermeneutika 
tersebut, teks dipandang dinamis dan selalu terbuka untuk interpretasi baru, selama tetap berada 
dalam kerangka nilai etika Qur’ani yang universal, seperti keadilan, kemaslahatan, dan 
penghormatan terhadap martabat manusia. 

Gagasan teologi inklusif-pluralis juga menjadi bagian penting dalam teologi kontemporer. 
Pendekatan ini berupaya mengembangkan hubungan antaragama yang damai dengan mengakui 
keberagaman sebagai sunnatullah. Teologi inklusif kontemporer memandang bahwa perbedaan 
agama bukanlah ancaman, tetapi peluang untuk kerja sama kemanusiaan. Prinsip ini lahir dari 
pembacaan ulang ayat-ayat Qur’an yang menekankan kerahmatan dan keadilan bagi seluruh 
manusia, bukan hanya umat Islam (Umar et al., 2024). 

Dalam ranah metodologi, teologi kontemporer memanfaatkan pendekatan interdisipliner 
antara teologi klasik dengan ilmu sosial, filsafat, psikologi, antropologi, dan studi budaya. Hal ini 
memungkinkan analisis teologis menjadi lebih komprehensif dan mampu menjawab isu-isu 
kontemporer seperti moderasi beragama, radikalisme, gender, bioetika, dan relasi agama-negara. 
Pendekatan interdisipliner ini juga membantu umat Islam memahami bahwa perkembangan sains 
modern tidak harus dilihat sebagai ancaman, tetapi dapat menjadi mitra dialog bagi penguatan 
nilai-nilai spiritual (Hilal, 2008). 

Dengan demikian, teologi modern/kontemporer berfungsi sebagai jembatan yang 
menghubungkan nilai-nilai dasar Islam dengan realitas modern sehingga melahirkan pemikiran 
keagamaan yang rasional, kontekstual, inklusif, dan transformatif. Arah ini sekaligus membantu 
masyarakat Muslim dalam menghadapi berbagai tantangan global sambil tetap menjaga integritas 
keimanan dan nilai-nilai etik Islam. 

K. CONCLUSION 

Berdasarkan hasil kajian teoretis terhadap berbagai aliran teologi dalam Islam, dapat 
disimpulkan bahwa keragaman pemikiran teologis merupakan bagian integral dari dinamika intelektual 
umat Islam sepanjang sejarah. Setiap aliran muncul sebagai respons terhadap persoalan sosial, politik, 
dan pemikiran yang berkembang pada masanya. Khawarij menonjol pada penekanan moral yang ketat 
dan sikap radikal terhadap dosa besar; Murji’ah memberikan penekanan pada penangguhan penilaian 
iman kepada Allah; Mu’tazilah mengusung rasionalisme teologis yang menekankan keadilan dan 
kemahakuasaan Tuhan; Ahlussunnah wal Jamaah menghadirkan posisi moderat dalam memahami 



takdir dan perbuatan manusia; Salafiyyah dan Asy’ariyah berupaya menyelaraskan antara nash dan akal 
dalam batas tertentu; Syi’ah berkembang dengan fondasi imamah dan otoritas Ahlul Bait; Jabariyah 
menguatkan pandangan deterministik; Qadariyah menekankan kebebasan manusia; Sufisme 
menekankan dimensi spiritual dan penyucian hati; sedangkan teologi kontemporer berusaha menjawab 
tantangan-tantangan modern seperti sains, pluralisme, dan perubahan sosial. Melalui analisis 
konseptual dan uji korelasi kualitatif, penelitian ini menjawab pertanyaan utama bahwa perbedaan 
teologis tersebut tidak hanya menunjukkan keragaman pola pikir, tetapi juga saling melengkapi dalam 
upaya memahami relasi manusia dengan Tuhan dan membentuk kerangka teologi Islam yang kaya, 
adaptif, dan relevan sepanjang masa. 

Berdasarkan hasil temuan tersebut, penelitian ini memberikan beberapa saran yang bersifat 
praktis. Kepada para pendidik, hasil kajian ini dapat dijadikan bahan pengayaan untuk pembelajaran 
akidah dan sejarah pemikiran Islam agar siswa memahami perbedaan sebagai kekayaan intelektual, 
bukan sebagai sumber perpecahan. Kepada para peneliti dan akademisi, disarankan untuk melanjutkan 
eksplorasi terhadap isu-isu teologi kontemporer dengan pendekatan multidisipliner agar pemikiran 
teologi Islam tetap relevan dengan perkembangan zaman. Kepada tokoh agama dan praktisi dakwah, 
kajian ini diharapkan menjadi rujukan dalam mengembangkan pendekatan dakwah yang lebih inklusif, 
moderat, dan dialogis, terutama dalam menghadapi masyarakat yang semakin beragam dan terbuka 
terhadap wacana pemikiran. Dengan demikian, hasil penelitian ini tidak hanya memperkaya wawasan 
akademik, tetapi juga dapat berkontribusi pada penguatan harmoni umat dan pengembangan literasi 
keagamaan yang lebih luas di tengah masyarakat. 

 
L. REFERENCES 

Abidin, Z. (2013). Islam Inklusif: Telaah Atas Doktrin dan Sejarah. Humaniora, 4(2), 1273. 
https://doi.org/10.21512/humaniora.v4i2.3571  

Adnin, A., & Zein, M. (2020). Epistemologi Kalam Asy’Ariyah Dan Al-Maturidiyah. Al-Hikmah: Jurnal 
Theosofi Dan Peradaban Islam, 2(1). https://doi.org/10.51900/alhikmah.v2i1.7603  

Amir, A. N., & Rahman, T. A. (2025). Historical Development of the Mu‘Tazilite Theological School of 
Thought. Jurnal SAMBAS (Studi Agama, Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah): Journal of Religious, 
Community, Culture, Costume, History Studies), 7(2), 94–105. 
https://doi.org/10.37567/sambas.v7i2.3274  

Ananda, A., & Burhanuddin, N. (2023). Aliran Jabariyah Dan Implikasinya Dalam Pembangunan Karakter 
Sosial. 3(Desember), 410–414. 

Ananda, R. A., Khamdan, M., & Fata, A. K. (2024). Salafisme di Indonesia: Identitas dan Kontestasi Ideologi 
di Indonesia. Al-Ijttihad, 10(3), 290. 

Anggraini, E. D., Lailatul, I., Sukma, C., & Khainuddin. (2024). Pengaruh Pola Pikir Aliran Jabariyah dalam 
Penerimaan Qadha ’ dan Qadar. Al-Hikmah Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 6, 150–163. 

Aziz, A. (2020). Imamah dalam Pemikiran Politik Syi’ah. 3(1), 167–186. 
Burhanuddin, N., & Dafirsam. (2023). Sumbangsih Pemikiran Mu’Tazilah Di Indonesia. Mushaf Journal: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 3(Vol.03, No.03), 421–426. 
Damang, W. F. N., & Santalia, I. (2025). ALIRAN PEMIKIRAN KEISLAMAN JABARIYAH DAN QADARIYAH 

(Latar Belakang, Tokoh-Tokoh &Pokok Ajarannya). STUDIA RELIGIA, 9(1), 167–186. 
Fauzi, & Masnawati, E. (2025). Nalar dan Dogma: Pertarungan Epistemologis antara Khawarij dan 

Mu’tazilah. https://doi.org/10.47902/al-akmal.v3i6 
Hamsah, A. (2020). Media Intelektual Muslim dan Bimbingan Rohani. 6, 73–85. 

http://journal.iaimsinjai.ac.id/index.php/mimbar  
Harsono, M. F. (2023). Ajaran Pokok, Sekte-Sekte dan Ajaran Masing-Masing. Journal on Education, 5(3), 

9880–9394. https://www.jonedu.org/index.php/joe/article/view/1807  
Hasibuan, I. (2021). Teologi Pemikiran Klasik Mu’tazilah dan Murji’ah. Ability: Journal of Education and 

Social Analysis, 2(3), 52–64. https://doi.org/10.51178/jesa.v2i3.218  
Hilal, S. (2008). Fiqih dan Permasalahan Kontemporer. Jurnal Adabiyah, 5(2), 1–9. 
Islamuddin, A. ., Amri, M. ., & Santalia, I. (2024). Aliran Al-Jabariyah dan Al-Qadariyah : Latar Belakang dan 

Pokok Pikiran. Tafhim Al-’Ilmi,. Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 15(02), 253–263. 
https://doi.org/10.37459/tafhim.v15i02  

Junaidi, M. R., & Hidayatullah, A. (2023). Prinsip-Prinsip Aswaja Dalam Pendidikan Untuk Memperkokoh 
Karakter Bangsa. An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja, 3(2), 65–73. 
https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v3i2.14834  

Kamauluddin Nurdin Marjuni. (2020). konsep kepemimpinan dalam Teologi Syiah. 
Karo-karo, S., Maulana, I., & Lubis, Z. (2024). Aliran Khawarij Dalam Perspektif Ilmu Kalam. 9(1), 14–22. 
Khotib, K., & Mubin, M. U. (2019). Tazkiyä€T Al-Nafs Melalui Pendekatan Tasawuf Dan Fikih Dalam 

https://doi.org/10.21512/humaniora.v4i2.3571
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v2i1.7603
https://doi.org/10.37567/sambas.v7i2.3274
http://journal.iaimsinjai.ac.id/index.php/mimbar
https://www.jonedu.org/index.php/joe/article/view/1807
https://doi.org/10.51178/jesa.v2i3.218
https://doi.org/10.37459/tafhim.v15i02
https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v3i2.14834


Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319  318 

 

Membangun Kesalehan Sosial Dan Relegiositas Masyarakat. IBDA` : Jurnal Kajian Islam Dan 
Budaya, 17(2), 193–213. https://doi.org/10.24090/ibda.v17i2.2257  

Kuswandi, D., Sulistiyo, R., & Syawaludin, M. (2023). TASAWUF MELAYU NUSANTARA The Sufism of 
Nusantara komunikasi dengan lancar. Al-Tsaqafa: Jurnal Ilmiah Peradaban Islam, 20(1), 55–67. 
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v20i1.  

Ma’arif, A. S., A’yun, Q., & Shomad, A. (2025). URGENSI KITAB RISALAH ASWAJA PADA UMAT MASA KINI. 
An Nahdhoh, 5. 

Maghfiroh, S. L., Yuwafik, M. H., & Rohmah, S. (2020). REINTERPRETASI MAKNA MODERASI BERAGAMA 
DALAM KONTEKS ERA PASCA KEBENARAN (POST-TRUTH). Hikmah, 14(2), 199–230. 

Maharani, M. D. (2025). Salafism in Indonesia: Ideology, Identity, and Politics. Islamic Thought Review, 3(1), 
1–13. https://doi.org/10.30983/itr.v3i1.9352  

Maulida, R., & Fandriansyah, M. (2022). Teologi Mu’tazilah Dan Pengaruhnya Di Bidang Sosial, Politik, dan 
Ekonomi. Al-Mufassir, 4(1), 84–91. https://doi.org/10.32534/amf.v4i1.2674  

Muhammad Hafiun. (2012). “Teori Asal Usul Tasawuf,” dalam Jurnal Dakwah. Jurnal Dakwah, 13(2), 244–
245. 

Muhyidin, & Nasihin. (2020). Rasionalitas Teologi Mu ’ tazilah. 15(02), 77–85. 
Muliati. (2016). Paham Qadariyah dan Jabariyah. Istiqra’, 3(2), 254–260. 

http://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/view/256%0A  
Mursalin, H. (n.d.). Ghaidan Integrasi Tasawuf dan Psikoterapi Islam : Tinjauan Literatur. 
Murtadlo, A., Aliyah, N. D., & Murtadlo, A. (2025). Sosialisasi Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal Jama ’ ah dalam 

Upaya Membangun Sikap Moderat Mahasiswa Universitas Sunan Giri Surabaya. 1(2), 1–12. 
Musadat, I. (2021). Paradigma Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja) Dengan Pendekatan Kultural: Strategi 

Membangun Sikap Keberagamaan. Kajian Islam Aswaja, 1(1), 73. 
Naldi, P., Sodiq, A., & Suwendi. (2024). Pendidikan Sufistik dalam Tradisi Islam: Analisis Konsep Pemikiran 

Sufistik Muhammad Jamil Jaho. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 9(1), 64–79. 
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2024.vol9(1).16519  

Nurhalimah, A., Herlambang, D. B., Thoziry, F. Y., & Fauziyyah, N. (2025). Konsep Keadilan Tuhan (Al-’Adl) 
dalam Teologi Mu’tazilah dan Kritik Kontemporer. TASHDIQ, 16(1), 1–11. 
https://doi.org/10.8734/Tashdiq.v1i2.365  

Putri, U. M., Ciptadi, I., Burhanuddin, B., Karim, P. A., & Herni, Z. (2024). Konsep Aliran Mu’tazilah (Sejarah 
Perkembangan, Tokoh & Aliran Akidah). MUDABBIR Journal Research and Education Studies, 4(2), 
182–195. https://doi.org/10.56832/mudabbir.v4i2.584  

Rahman, F. (1982). Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
Rijal, S., & Santalia, I. (2024). Al- Mu’tazilah (Sejarah Munculnya dan Pokok Ajaran tentang Ushul Al-

Khamsah). Indonesian Journal Of Education And Humanity, 4(4), 39–47. 
http://ijoehm.rcipublisher.org/index.php/ijoehm/article/view/144/113  

Rijal, T. S., & Palangkey, R. D. (2021). METAMORPOSIS SYI ’ AH : ANTARA POLITIK , MAZHAB , TEOLOGI 
DAN KONSEP NEGARA TEOKRASI. 148–159. 

Rohidin, R. (2018). Mu’Tazilah; Sejarah Dan Perkembangannya. EL-AFKAR : Jurnal Pemikiran Keislaman 
Dan Tafsir Hadis, 7(2), 1. https://doi.org/10.29300/jpkth.v7i2.1595  

Rohmah, A. I., Syafriani, F. M., & Hamdani, L. S. Al. (2025). Implikasi Doktrin Murji ’ ah di Tengah Krisis 
Moral : Studi. 7, 129–149. 

Saifuddin, & Quddus, A. (2025). INTERNALISASI NILAI-NILAI AHLUSSUNNAH WWAL JAMA’AH SEBAGAI 
FONDASI PEACE EDUCATION DI ERA GLOBAL. Jurnal Pendidikan, 3(1), 1–15. 

Sakinah, E. H., & Mh, S. M. (2024). Nalar : Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam The Spread of Salafi 
Ideology in Digital Media : Exploring Al- Qur ’ an Interpretation in rumaysho . com. NALAR: Jurnal 
Peradaban Dan Pemikiran Islam, 8(2), 178–208. https://doi.org/10.23971/njppi.v8i2.9114  

Saniah, M., & Sidik, M. A. (2020). PEMIKIRAN KHAWARIJ’ (Studi Historis Genealogis Pemikiran Islam). 
RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 1(1), 71–83. https://doi.org/10.35961/rsd.v1i1.128  

Saputra, H., Amri, M., & Santalia, I. (2022). Pemikiran Jabariah, Qadariah Dan Asy’Ariah. MUSHAF JOURNAL: 
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(3), 310–323. https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i3.77  

Sariah. (2021). Murjiah dalam Perspektif Teologis. In Toleransi: Vol. 4,no.1 (Issue murjiah dalam perspektif 
theologis). 

Sholikhah, K., Hidayah, U., & ... (2024). Analisis Nilai-Nilai Aswaja Dalam Konteks Moderasi Beragama: Studi 
Kasus. TA’LIM: Jurnal Studi …, 7(1), 60–73. http://www.e-
jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/view/5227%0Ahttp://www.e- 
jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/download/5227/2885 

Sormin, I., & Harahap, A. M. (2023). Dinamika Gerakan Islam di Indonesia: Antara Salafi, Fundamentalis, 
Islmais Atau Post-Islamis Ihwan. TAZKIR, 09(2). 

https://doi.org/10.24090/ibda.v17i2.2257
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v20i1
https://doi.org/10.30983/itr.v3i1.9352
https://doi.org/10.32534/amf.v4i1.2674
http://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/view/256%0A
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2024.vol9(1).16519
https://doi.org/10.8734/Tashdiq.v1i2.365
https://doi.org/10.56832/mudabbir.v4i2.584
http://ijoehm.rcipublisher.org/index.php/ijoehm/article/view/144/113
https://doi.org/10.29300/jpkth.v7i2.1595
https://doi.org/10.23971/njppi.v8i2.9114
https://doi.org/10.35961/rsd.v1i1.128
https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i3.77
http://www.e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/view/5227%0Ahttp:/www.e-
http://www.e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/view/5227%0Ahttp:/www.e-


Sunaryanto, S., Rizal, S., & Mulyono, E. (2023). Reading the Ideology of Salafi Da’wah: Media Technology 
Perspective. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 23(1), 21–46. 
https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i1.14466  

Syamsir, A., Septiadi, M. A., Nurhakiki, M. I., Al-Habsy, M. I., & Hidayah, M. R. A. (2021). Salafi Puritanism in 
Indonesia. International Journal of Islamic Khazanah, 11(2), 134–149. 
https://doi.org/10.15575/ijik.v11i2.13199  

Ubaidillah. (2012). GLOBAL SALAFISM Oleh : ThaqÃfiyyÃT, 13(1), 35–49. 
Umar, A., Maulana, M. D., Ediz, M. H., Fadli, M., Mauliah, S., Irawan, A., & Pratama, A. (2024). Maqasid Syari ’ 

ah and the Renewal of the Tradition in Understanding Fiqh. 2, 71–79. 
Waslah. (2017). 177269-ID-peran-ajaran-tasawuf-sebagai-psikoterapi. JUrnal Lentera, 3(March), 25–27. 
Yahya, M. F. (2022). Integrasi Fikih dan Tasawuf Perspektif Tarekat Tijaniyyah. Jurnal Penelitian Ilmu 

Ushuluddin, 2(2), 250–267. https://doi.org/10.15575/jpiu.v2i2.13594  
Zain, M. F., & Basit, A. (2024). Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia. El-Aqwal : Journal 

of Sharia and Comparative Law, 3(2), 167–182. https://doi.org/10.24090/el-aqwal.v3i2.12589  
Zuhriyah, L. (2021). Deradikalisasi Dan Deliberalisasi Perpektif Aswaja: Mengurai Moderasi Islam Ahlus 

Sunnah wal Jama’ah. An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja, 1(1), 1–10. 
Zulkarnain. (2011). KONSEP AL-IMAMAH DALAM PERSPEKTIF SYI’AH. 7(13). 

https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i1.14466
https://doi.org/10.15575/ijik.v11i2.13199
https://doi.org/10.15575/jpiu.v2i2.13594
https://doi.org/10.24090/el-aqwal.v3i2.12589

