Jurnal Pendidikan Agama Islam

E-ISSN : 2828-2337
Open Access: https:

journal.uniga.ac.id/index.ph:

VRN PEROIDIERN JGKH AR

PAl/issue/archive

Dinamika Teologi Islam: Analisis Konsep Aliran Teologi Islam
dari Khawarij hingga Teologi Kontemporer

Shintia Mulyawati 1%, Zulbaidah 2 Duski Samad3, Firdaus ST Mamad+*

1 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia

2Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia

3 Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia

4Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia

Correspondent: shintia.mulyawati@uinib.ac.id

ARTICLE INFO

ABSTRAK

Article history:

Received 1 September 2025
Revised 10 September 2025
Accepted 30 September 2025
Available online 1 Desember, 2025

Kata Kunci:
Teologi Islam, Khawarij, Pemikiran
Kontemporer

Keywords:
Islamic Theology,
Contemporary Thought

©N0®

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Khawarij,

Artikel ini membahas dinamika teologi Islam dengan menelusuri
perkembangan konsep aliran-aliran teologi dari Khawarij hingga teologi
kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan latar
kemunculan, karakter pemikiran, serta perubahan orientasi teologis yang
terjadi sepanjang sejarah Islam. Metode yang digunakan adalah studi
literatur dengan mengkaji karya teologis klasik dan penelitian modern
yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap aliran teologi
lahir dari kondisi historis, sosial, dan intelektual tertentu sehingga
menghasilkan pandangan yang beragam mengenai kedudukan manusia,
kehendak bebas, dan relasi antara agama serta realitas sosial. Pembahasan
lebih lanjut mengungkap bahwa pemikiran teologi kontemporer
berkembang ke arah pendekatan yang lebih kritis, dialogis, dan humanis
sebagai respons terhadap tantangan modernitas. Temuan ini menegaskan
bahwa teologi Islam bersifat dinamis dan terus mengalami pembaruan
makna dalam konteks kehidupan masyarakat.

ABSTRACT

This article explores the dynamics of Islamic theology by examining the
conceptual development of major theological schools from the Khawarij to
contemporary thought. The study seeks to illuminate their historical

emergence, intellectual frameworks, and the transformation of doctrinal positions across different periods
of Islamic history. Using a literature-based research method, this work analyzes classical theological texts
alongside modern scholarly interpretations. The findings reveal that each theological tradition was shaped
by distinctive social, political, and intellectual circumstances, resulting in diverse perspectives on human
agency, divine justice, and the role of religion in public life. The discussion further demonstrates that
contemporary Islamic theology increasingly adopts critical, dialogical, and human-centered approaches in
response to modern challenges. Overall, the study highlights the adaptive and evolving character of Islamic
theology in engaging with changing societal contexts.

1. INTRODUCTION

Teologi Islam merupakan disiplin yang menjelaskan konsep ketuhanan, kehendak manusia,

kenabian, serta prinsip-prinsip akidah yang membentuk fondasi keagamaan umat Islam. Sepanjang
sejarahnya, tradisi teologi Islam berkembang melalui lahirnya berbagai aliran yang menghadirkan
keragaman pandangan. Aliran-aliran tersebut mencakup Khawarij yang menekankan kemurnian iman,
Murji’ah yang menunda penilaian dosa, Mu‘tazilah yang mengutamakan rasionalitas, Ahlussunnah wal
Jamaah yang menyeimbangkan teks dan rasio, Salafiyyah/Asy’ariyah yang menegakkan otoritas teks,
Syi’ah dengan doktrin imamabh, serta Jabariyah dan Qadariyah yang memperdebatkan kehendak bebas
manusia. Selain itu, Sufisme menghadirkan dimensi spiritual dalam teologi, sementara teologi
kontemporer memunculkan pendekatan yang lebih kritis, dialogis, dan kontekstual. Teologi
kontemporer sendiri menitikberatkan pada fleksibilitas teologi islam terhadap perkembangan zaman.
Landasan teori penelitian ini berangkat dari perkembangan ilmu kalam sebagai kerangka
konseptual dalam memahami perbedaan pandangan teologis di setiap periode sejarah Islam. Ilmu kalam


https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:shintia.mulyawati@uinib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tidak hanya berfungsi untuk menjawab persoalan akidah, tetapi juga menggambarkan interaksi antara
teks agama, akal, kondisi sosial, dan dinamika pemikiran umat.

Permasalahan yang dikaji dalam penelitian ini adalah bagaimana memahami perubahan dan
perkembangan teologi Islam melalui aliran-aliran tersebut, serta bagaimana perbedaan dasar pemikiran
mereka membentuk ragam konsep mengenai Tuhan, takdir, iman, dan peran manusia. Selain itu,
penelitian ini juga mempertanyakan sejauh mana warisan teologi klasik memiliki relevansi dalam
menghadapi tantangan modern seperti pluralitas, humanisme, dan perkembangan ilmu pengetahuan.
Rencana pemecahan masalah dilakukan melalui studi literatur yang menelaah berbagai sumber primer
dan sekunder terkait sejarah dan gagasan-gagasan pokok masing-masing aliran teologi. Analisis
dilakukan secara komparatif untuk melihat titik temu, perbedaan, serta konteks historis yang
melatarbelakangi lahirnya setiap aliran sehingga dinamika teologis dapat dipahami secara menyeluruh.

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis perkembangan konsep teologi Islam dari masa
klasik hingga kontemporer, menjelaskan karakteristik pemikiran aliran-aliran yang berpengarubh, serta
menegaskan bagaimana perubahan pemikiran teologis tersebut memberikan kontribusi terhadap
pembentukan wacana keagamaan dalam konteks modern.

2. METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi kepustakaan
(library research), karena fokus kajian diarahkan pada penelusuran, pengumpulan, dan analisis teks-
teks teologis mengenai berbagai aliran dalam Islam, seperti Khawarij, Murji’ah, Mu’tazilah, Ahlussunnah
wal Jamaah, Salafiyyah/Asy’ariyah, Syi’ah, Jabariyah, Qadariyah, Sufisme, dan teologi kontemporer.
Sumber data primer penelitian ini meliputi karya klasik dan kontemporer para ulama serta dokumen
akademik yang relevan, sedangkan sumber data sekunder meliputi jurnal ilmiah, artikel penelitian, e-
book, dan publikasi ilmiah lainnya. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui proses identifikasi
literatur, pencatatan data, pengelompokan tema, serta verifikasi silang antar-sumber untuk menjaga
validitas. Selanjutnya, analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content analysis) yang
mencakup proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan berdasarkan tema-tema
teologis yang dianalisis.

3. RESULT AND DISCUSSION
A. Khawarij

Asal Usul dan Konteks Historis Kelompok Khawarij mula-mula muncul pada masa konflik
politik yang mendalam pasca Perang Siffin, ketika sebagian pendukung Ali menolak arbitrase
(tahkim) dengan pihak Mu‘awiyah. Mereka menganggap bahwa keputusan manusia (arbitrase)
tidak sah karena hanya Allah yang berhak menetapkan hukum, sehingga slogan 1a hukm illa lillah
(“tidak ada penghakiman kecuali milik Allah”) menjadi prinsip ideologis, sosial, dan teologis
mereka (Saniah & Sidik, 2020). Dalam kajian historis geneologis, Saniah & Sidik menjelaskan bahwa
penolakan ini bukan sekadar politik, tetapi juga proyek teologis yang kemudian berkembang
menjadi doktrin keagamaan khas. Dalam kerangka ilmu kalam, Khawarij menjadi subjek penting
karena pemikiran mereka menyentuh aspek keimanan (iman), dosa, dan kekafiran (takfir).
Menurut Syawal Karo-Karo, Igbal Maulana & Zulfahmi Lubis, Khawarij menilai dosa besar sebagai
bukti keluar dari Islam (kafir), sebuah posisi yang sangat keras dibanding aliran lain seperti
Murji'ah (Karo-karo et al., 2024).

Kajian ini menunjukkan bahwa perbedaan teologis Khawarij bukan hanya soal politik atau
penghakiman, melainkan juga terkait metodologi teologis: bagaimana nash (teks wahyu) dipahami
dan diterjemahkan dalam konteks realitas politik dan sosial. Salah satu konflik utama yang
diangkat dalam kajian teologis adalah pertentangan epistemologis antara Khawarij dan aliran lain
yang lebih rasional, seperti Mu‘tazilah. Fauzi & Masnawati menyoroti bagaimana Khawarij
menempatkan wahyu sebagai otoritas utama dan cenderung menolak argumentasi rasional yang
bisa melemahkan interpretasi literal mereka terhadap teks (Fauzi & Masnawati, 2025).

Sikap ini mencerminkan paradigma epistemologis yang “dogmatis tekstual”: Khawarij
menafsirkan teks dengan sangat ketat dan menyimpulkan akibat moral-politik yang radikal dari
tafsir mereka, terutama dalam hal penghakiman (takfir) dan oposisi terhadap pemimpin yang
dianggap menyimpang.

Teologi Khawarij tidak monolitik: dalam kajian historis, Saniah & Sidik (2020) mencatat
berbagai sekte Khawarij seperti Azariqah, Ibadiyah, Sufriyah, dan Najdat — masing-masing dengan
karakteristik ajaran yang berbeda.
1)Azariqah adalah salah satu sub-sekte paling ekstrem, yang dengan konsisten menerapkan takfir
terhadap siapa pun yang tidak sepaham dengan mereka.



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319 310

2)Ibadiyah, berbeda dengannya, berkembang menjadi lebih moderat; meskipun asalnya dari
Khawarij, Ibadiyah menyajikan pemikiran teologi yang lebih kooperatif dan kurang militan dalam
banyak aspek (Saniah & Sidik, 2020).

Perbedaan ini menunjukkan bahwa meskipun akar Khawarij berasal dari penolakan
teologis-politik, faktor sosial, geografis, dan histori membantu membentuk variasi teologis mereka.
Ajaran teologis Khawarij, terutama tentang takfir dan pemberontakan terhadap pemimpin,
memiliki implikasi politis yang luas. Dalam artikel “Refleksi Historis atas Gerakan Teologis
Khawarij dan Murji’ah”, Salmah Intan menekankan bahwa teologi Khawarij bisa dipandang sebagai
fenomena ekstremisme klasik, yang dalam konteks modern memberikan resonansi terhadap
kelompok-kelompok yang menolak legitimasi pemerintah dan menegakkan versi “agama murni”
mereka sendiri.

Dengan memahami akar teologis Khawarij, kita mendapat perspektif untuk mengkaji
bagaimana ide ekstrem bisa muncul dalam bentuk modern, dan bagaimana teologi historis bisa
menjadi sumber refleksi terhadap persoalan ideologis kontemporer.

B. Murji'ah

Murji'ah (dari kata irja’ = menangguhkan) muncul sebagai reaksi teologis-politik terhadap
ketegangan yang melingkupi komunitas Muslim pasca-peristiwa Siffin dan tahkim. Kelompok ini
menekankan penundaan penghakiman atas status keislaman seseorang—terutama mereka yang
terlibat dalam perselisihan politik—sehingga masalah pengkafiran atas orang yang berbuat dosa
besar tidak segera ditetapkan oleh manusia tetapi diserahkan kepada keputusan Allah di hari akhir
(Irja’) (Hamsah, 2020).

Secara ringkas, beberapa pokok ajaran Murji’ah adalah: (1) memisahkan antara iman (al-
iman) dan amal (al-‘amal) sehingga iman dipahami sebagai keyakinan yang bersemayam dalam
hati; (2) menolak takfir secara mudah terhadap pelaku dosa besar; (3) menekankan harapan dan
pengampunan ilahi sehingga komunitas tetap terjaga dari sekteisasi ekstrem (Sariah, 2021).

Perbedaan tegas antara Murji'ah dan Khawarij terletak pada status dosa besar terhadap
keimanan. Sementara Khawarij memandang pelaku dosa besar keluar dari iman, Murji’ah menahan
penghakiman tersebut dan mempertahankan bahwa iman tidak otomatis hilang akibat dosa—
sehingga mereka menolak pengkafiran massal (Harsono, 2023).

Murji'ah cenderung mengadopsi pendekatan yang menekankan aspek pragmatis dan
rekonsiliatif—menjaga persatuan umat dengan menunda penghakiman teologis yang berpotensi
memecah belah. Secara epistemologis, Murji’ah memberi ruang untuk akal dan konteks sosial
dalam interpretasi, namun tetap merujuk pada nash; posisi ini menjadikan mereka faktor moderasi
pada masa konflik (Hasibuan, 2021).

Seperti banyak aliran awal lain, Murji'ah tidak seragam — kajian kontemporer
menemukan variasi pendapat tentang sejauh mana amal memengaruhi iman, serta pembagian sub-
kelompok yang berbeda dalam pendekatan teologis dan praktis (STIBA,2019/2020; Mimbar UIAD,
2020). Variasi ini merupakan hasil adaptasi Murji’ah terhadap konteks lokal dan kebutuhan politik-
keagamaan setempat (Hamsah, 2020).

Ajaran Murji'lah memiliki efek sosial: mempromosikan sikap toleran, mereduksi
kecenderungan sektarian, dan memberi harapan bagi komunitas yang khawatir tentang dosa dan
status keselamatan. Pada masa kini, prinsip-prinsip Murji'ah sering dikaitkan dengan semi-pluralis
atau pendekatan inklusif di masyarakat Muslim yang beragam. Dalam studi modern, Murji'ah
dilihat relevan untuk menghadapi persoalan polarisasi keagamaan dan ekstremisme; namun kritik
melontarkan bahwa sikap menunda penghakiman bisa disalahgunakan untuk membiarkan
ketidakadilan atau korupsi tanpa akuntabilitas moral. Oleh karena itu, kajian kontemporer
merekomendasikan keseimbangan antara harapan (irja’) dan tuntutan etis tindakan (Rohmah et
al., 2025).

C. Mu'tazilah

Mu’tazilah muncul sebagai respons teologis-polemik terhadap isu dosa besar, kebebasan
manusia, dan sifat Tuhan pada masa awal Islam. Pandangan mereka dibentuk di Basrah oleh Wasil
bin ‘Atd’ yang menekankan bahwa akal manusia sangat penting untuk memahami wahyu. Sejarah
ini dikaji secara mendalam dalam penelitian perkembangan Mu’tazilah kontemporer yang
menunjukkan bahwa aliran ini lahir dalam kerangka debat filosofis dan teologis era klasik Islam
(Amir & Rahman, 2025).

Inti ajaran Mu’tazilah dirumuskan dalam lima prinsip pokok (ushiil al-khamsah): tauhid
(keesaan Tuhan), keadilan Tuhan (al-‘adl), janji dan ancaman (al-wa’d wa al-wa’id), “tempat di
antara dua tempat” (al-manzilah bayna al-manzilatayn), dan amar makruf nahi munkar. Aliran ini



sangat menekankan keadilan Tuhan sebagai fondasi moral dan teologis, yang menyatakan bahwa
Allah tidak akan mengadzab manusia tanpa alasan yang adil (S. Rijal & Santalia, 2024).

Salah satu ciri khas Mu'tazilah adalah penggunaan akal (rasio) sebagai alat utama dalam
memahami doktrin teologis. Mereka menolak pemahaman tekstual yang kaku tanpa pertimbangan
rasional, sehingga teologi mereka sangat spekulatif dan filosofis. Dalam konteks modern,
rasionalitas ini dipandang relevan sebagai upaya merespons tantangan intelektual kontemporer
(Muhyidin & Nasihin, 2020).

Teologi Mu'tazilah berfokus pada kondisi moral ilahiah: karena Allah adil, manusia
memiliki kebebasan moral dan tanggung jawab atas perbuatannya. Doktrin al-‘adl ini menjadi
landasan agar tindakan manusia dapat dipertanggungjawabkan, sekaligus menolak determinisme
mutlak. Kritik kontemporer bahkan memperluas konsep ini, menyoroti implikasi sosial dari
keadilan ilahi dalam etika modern (Nurhalimah et al., 2025).

Dalam pemikiran Mu’tazilah klasik, manusia memiliki kebebasan (ikhtiyar) untuk memilih
perbuatan baik atau buruk. Mereka menolak ide bahwa semua tindakan manusia sepenuhnya
ditentukan oleh takdir tanpa intervensi kehendak manusia. Kebebasan ini dianggap penting agar
keadilan Tuhan - terutama dalam hukuman dan pahala - dapat dipertanggungjawabkan secara
moral (Rohidin, 2018).

Mu’tazilah menolak pandangan bahwa sifat Tuhan (seperti tahu, berkehendak)
menunjukkan pembagian dalam esensi Tuhan. Mereka menolak konsep antropomorfisme Tuhan
dengan argumen bahwa sifat-sifat tersebut harus dipahami secara rasional agar tidak
mengaburkan tauhid. Dalam beberapa kajian teologi modern, ini dipandang sebagai kontribusi
penting bagi pemikiran monoteistik dan rasional .

Aliran Mu’tazilah tidak hanya berdampak pada pemikiran teologis, tetapi juga pada
tatanan sosial-politik. Mereka pernah menjadi mazhab resmi di era Kekhalifahan Abbasiyah, dan
doktrin mereka membentuk pola pemerintahan yang menekankan keadilan serta peran rasio
dalam legitimasi kekuasaan (Maulida & Fandriansyah, 2022). Pemikiran Mu'tazilah juga
memberikan kontribusi signifikan dalam konteks pemikiran Islam Indonesia. Beberapa
cendekiawan lokal menyoroti bagaimana prinsip keadilan Ilahiah dan rasionalisme membuka
ruang pemikiran progresif Islam di Indonesia (Burhanuddin & Dafirsam, 2023).

Meski tidak sekuat masa kejayaannya secara historis, teologi Mu’tazilah mengalami upaya
revitalisasi di kalangan akademik modern. Penulis seperti Safii (2021) menyatakan bahwa nilai-
nilai rasional dan keadilan Timur Mu’tazilah sangat relevan untuk dialog Islam modern, sains, dan
kebebasan berpikir. Meskipun banyak nilai positif, teologi Mu’tazilah menghadapi kritik: sebagian
menyebut pendiriannya terlalu filosofis dan terpisah dari realitas praxis keislaman; ada juga
tuntutan agar rasionalisme Mu’tazilah tidak mengabaikan dimensi spiritual dan emosi umat. Kajian
kontemporer berupaya menyeimbangkan nilai rasional Mu'tazilah dengan kebutuhan spiritual
masyarakat modern (Putri et al.,, 2024).

Ahlussunnah Wal Jama’ah

Teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah merupakan aliran teologis mayoritas dalam Islam sunni
yang menekankan keseimbangan antara wahyu, akal, dan tradisi. la berkembang sebagai respons
terhadap munculnya berbagai aliran teologi ekstrem seperti Khawarij, Syiah ekstrem, dan aliran
rasionalis berlebihan. Secara historis, prinsip-prinsip Ahlussunnah wal Jama‘ah dirumuskan oleh
Imam Abu al-Hasan al-Asy‘ari dan Imam Abu Mansur al-Maturidi, kemudian dikembangkan dalam
tradisi fikih oleh mazhab empat (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali). Pemahaman ini bertahan
hingga masa modern dan menjadi fondasi teologi Islam moderat.

Pertama, nilai keseimbangan (tawassuth, tawazun, dan tasamuh) menjadi ciri pembeda
teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah. Secara normatif, teologi ini menentang segala bentuk
ekstremisme baik tekstualisme sempit maupun rasionalisme berlebihan. Zuhriyah (2021)
menunjukkan bahwa nilai moderat Ahlussunnah wal Jama‘ah menjadi perangkat paling penting
dalam menangkal radikalisme dan menjaga keharmonisan sosial keagamaan (Zuhriyah, 2021).

Kedua, Ahlussunnah wal Jama‘ah memiliki peranan penting dalam pengembangan
pendidikan perdamaian (peace education). Saifuddin (2023) menegaskan bahwa nilai-nilai
toleransi dan keadilan dalam kerangka teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah dapat menjadi basis
rekonstruksi pendidikan yang mendukung masyarakat damai dan inklusif (Saifuddin & Quddus,
2025). Hal ini menunjukkan bahwa teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah tidak hanya bersifat doktrinal,
tetapi juga aplikatif terhadap struktur pendidikan modern.

Ketiga, aspek epistemologis Ahlussunnah wal Jama‘ah menegaskan keseimbangan antara
akal dan wahyu. Aliran Asy‘ariyah dan Maturidiyah dikenal dengan pendekatan teologis yang
menerima peran akal, namun tetap menempatkan wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi.



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319 312

Adnin (2021) menjelaskan bahwa epistemologi kalam Ahlussunnah wal Jama‘ah menghindari dua
kutub ekstrem: rasionalisme murni ala Mu‘tazilah dan tekstualisme ketat ala Hanabilah puritan
(Adnin & Zein, 2020). Dengan demikian, teologi ini mampu bertahan menghadapi perkembangan
pemikiran modern.

Keempat, kajian kontemporer menunjukkan bahwa teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah
sangat relevan bagi penguatan karakter bangsa. Junaidi, Syafi'i, dan Rofiq (2024) menemukan
bahwa prinsip moderasi dalam Ahlussunnah wal Jama‘ah terbukti efektif membentuk karakter
peserta didik yang terhindar dari radikalisme dan intoleransi (Junaidi & Hidayatullah, 2023).
Teologi ini tidak hanya berkutat pada perdebatan rasional-metafisik, tetapi juga menegaskan
praktik etis dalam kehidupan sosial.

Kelima, pendekatan kultural dalam Ahlussunnah wal Jama‘ah juga mendapatkan perhatian
akademik. Musadat (2021) menunjukkan bahwa tradisilokal dapat memperkuat internalisasi nilai-
nilai Ahlussunnah wal Jama‘ah melalui budaya, ritual sosial, dan pendidikan informal. Dengan
pendekatan ini, teologi tidak mengalienasi masyarakat, tetapi justru menjadi bagian integral dari
kehidupan kultural mereka (Musadat, 2021).

Selanjutnya, pemikiran Ahlussunnah wal Jama‘ah dikaji dalam konteks kontemporer
melalui Risalah Ahlussunnah wal Jama‘ah yang masih dianggap relevan untuk membendung
ideologi radikal. Ma‘arif et al. (2024) menekankan peran risalah tersebut sebagai panduan teologis
dalam mengatur sikap dan praktik keagamaan yang moderat (Ma’arif et al,, 2025). Kajian ini
memperlihatkan bahwa teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah tidak berhenti pada doktrin klasik,
melainkan terus mengalami revitalisasi. Di bidang pendidikan madrasah, penelitian Sholikhah et
al. (2024) menunjukkan bahwa nilai Ahlussunnah wal Jama‘ah yang diterapkan pada peserta didik
membentuk identitas keagamaan yang inklusif dan mampu membangun relasi sosial lintas
perbedaan (Sholikhah et al, 2024). Dengan demikian, teologi ini memiliki dampak nyata pada
pembentukan karakter pelajar.

Sementara itu, reinterpretasi nilai moderasi dalam Ahlussunnah wal Jama‘ah juga
dilakukan melalui pendekatan teologis pada isu-isu mutakhir. Maghfiroh et al. (2020) menegaskan
bahwa moderasi beragama dapat dipahami sebagai manifestasi dari prinsip akidah Ahlussunnah
wal Jama‘ah yang menolak sikap ekstrem dan kekerasan (Maghfiroh et al, 2020). Terakhir,
penguatan sosialisasi Ahlussunnah wal Jama‘ah di lingkungan perguruan tinggi sangat penting.
Murtadlo (2025) menegaskan perlunya pembinaan mahasiswa agar mampu memahami teologi
Ahlussunnah wal Jama‘ah secara komprehensif guna menciptakan iklim keagamaan yang harmonis
dan bebas dari radikalisme kampus (Murtadlo et al., 2025).

Secara keseluruhan, teologi Ahlussunnah wal Jama‘ah tetap relevan dalam menjaga
moderasi, mengembangkan pendidikan, memperkuat karakter keagamaan, serta menanggapi
tantangan ideologi modern. Seluruh penelitian di atas menunjukkan bahwa Ahlussunnah wal
Jama‘ah bukan hanya doktrin teologis, tetapi juga sistem nilai yang membentuk tata kehidupan
sosial keagamaan umat Islam.

E. Salafiyyah/ Asy’ariyah

Secara terminologis, Salafiyyah merujuk pada upaya untuk mengembalikan pemahaman
agama Islam sebagaimana diamalkan oleh generasi pertama umat Islam (salaf al-salih). Dalam
pandangan teologi, Salafiyyah menekankan pemurnian akidah, pelurusan ibadah, dan menolak
bentuk inovasi agama (bid‘ah). Penelitian oleh Ananda, Khamdan & Fata (2024) menjelaskan
bahwa Salafiyyah dibangun atas prinsip “kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah sesuai pemahaman
para sahabat”, sehingga menetapkan landasan teologis yang literal dan puritan dalam seluruh
aspek ritual keagamaan (R. A. Ananda et al,, 2024).

Inti teologi Salafi adalah metodologi tathbit (penetapan) atas sifat-sifat Allah tanpa takwil
spekulatif, sebagaimana dalam prinsip “bi-la kayf” (tanpa menanyakan bagaimana). Teologi
Salafiyyah menolak penafsiran metaforis terhadap ayat dan hadis mutasyabihat, dan lebih memilih
memahami teks secara literal. Kajian dari Sakinah & Mubarik (2024) menunjukkan bahwa media
dakwah Salafi seperti Rumaysho.com mengajarkan prinsip teologis ini secara konsisten dalam bab
sifat-sifat Allah, tafsir ayat sifat, dan penjelasan akidah (Sakinah & Mh, 2024). Salafiyyah memiliki
epistemologi berbasis teks (nash-centric) yang menempatkan dalil Al-Qur’an dan Hadis sebagai
sumber mutlak tanpa ruang rasionalisasi berlebihan. Hal ini ditegaskan melalui prinsip ittiba’
(mengikuti) bukan ibtida’ (mengada-ada). Penelitian Ubaidillah dalam jurnal SINTA menjelaskan
bahwa epistemologi salafi adalah anti-filsafat, anti-takwil, dan sangat menekankan keaslian
pemahaman agama (Ubaidillah, 2012).

Di Indonesia, Salafiyyah berkembang melalui jaringan pesantren, majelis taklim, kajian
masjid, dan gerakan dakwah urban. Sormin & Harahap (2024) mencatat bahwa Salafiyyah di



Indonesia masuk melalui jalur dakwah modern, literatur, dan pendidikan Timur Tengah, dan
berkembang menjadi identitas keagamaan yang khas. Bentuknya beragam: ada yang hanya fokus
pada pemurnian akidah (non-politik) dan ada pula yang aktif dalam isu sosial keagamaan (Sormin
& Harahap, 2023). Studi oleh Sunaryanto, Rizal & Mulyono (2023) menegaskan bahwa gerakan
Salafi modern sangat adaptif terhadap teknologi. Media sosial digunakan untuk menyebarkan
ceramah akidabh, fikih, tafsir, hingga fatwa. Hal ini memperkuat penyebaran paham teologis literal
dan berhasil menjangkau generasi muda muslim. Teknologi juga menjadi sarana memperkuat
otoritas tokoh-tokoh Salafi melalui digitalisasi ilmu (Sunaryanto et al., 2023).

Salafiyyah bukan satu kelompok tunggal, melainkan memiliki cabang-cabang ideologis seperti:
a)Salafi Puritan: fokus pada akidah dan ibadah.
b)Salafi Haraki: memiliki agenda sosial dan dakwah luas.
c)Salafi Jihady: kelompok radikal bersenjata (dipisahkan oleh ulama Salafi mainstream).

Syamsir dkk. (2024) menekankan bahwa varian Salafi inilah yang menyebabkan
kesalahpahaman publik terhadap istilah “Salafi” karena menganggap semuanya sama (Syamsir et
al,, 2021). Salafiyyah secara umum tidak terlibat dalam politik praktis. Namun, sebagian kelompok
yang terpengaruh ideologi transnasional mendukung penerapan regulasi syariah formal. Zain &
Basit (2024) menjelaskan bahwa unsur politik dalam kelompok tertentu terjadi karena dorongan
idealisme syariah, bukan karena ambisi kekuasaan (Zain & Basit, 2024).

Di Indonesia, Salafiyyah bersinggungan langsung dengan aliran seperti Nahdlatul Ulama
dan Muhammadiyah. Perbedaan utama terletak pada:
a)metode penafsiran,
b)penerimaan tradisi lokal,
c)pemahaman terhadap bid‘ah.

Sormin & Harahap (2024) mencatat bahwa kontestasi ini memengaruhi dinamika dakwabh,
media sosial, dan pembentukan identitas keagamaan Masyarakat (Sormin & Harahap, 2023).
Beberapa kritik akademik terhadap Salafiyyah antara lain:
a)terlalu literal dalam memahami teks,
b)kurang mempertimbangkan konteks historis dan budaya,
c)eksklusivisme teologi yang cenderung menciptakan jarak antar kelompok Islam.

Namun demikian, sejumlah penelitian juga menunjukkan bahwa Salafiyyah berperan
besar dalam menjaga Kketelitian sanad, otentisitas hadis, dan disiplin ibadah. Salafiyyah
menciptakan pola keberagamaan yang lebih formal, disiplin, dan skriptural. Identitas sosialnya
tampak dalam gaya berpakaian, metode ibadah, serta pola interaksi sosial. Penelitian Maharani
(2025) menggambarkan Salafiyyah sebagai identitas teologis-ideologis yang memberi rasa
memiliki bagi anggotanya (Maharani, 2025).

Syi’ah

Salah satu ajaran teologis yang paling khas dalam Syi’ah adalah imamah, yaitu keyakinan
bahwa pemimpin (imam) tidak hanya pemimpin politik tetapi juga spiritual yang dipilih secara
ilahiah. Dalam artikel "Konsep Al-Imamah dalam Perspektif Syi’ah", Zulkarnain menegaskan bahwa
imamah merupakan salah satu prinsip pokok ajaran Syi’ah (Zulkarnain, 2011).

Dalam tulisan "Mengungkap Aspek Pemikiran Teologi dalam Doktrin Akidah Kaum Syi’ah",
Hadariansyah menjelaskan bahwa imam Syi’ah dianggap ma‘siim (terpelihara dari dosa) sebagai
konsekuensi teologis dari imdmah ini memperkuat otoritas agama imam dalam komunitas Syi’ah.
Imamah juga memiliki dimensi politis yang kuat dalam pemikiran Syi’ah. Artikel “Imamah dalam
Pemikiran Politik Syi’ah” di Jurnal Humanistika menguraikan bahwa kepemimpinan imam
menurut Syi’ah bukan sekadar jabatan duniawi tetapi bagian dari struktur teologi keagamaan yang
harus diakui sebagai pilar agama (Aziz, 2020).

Pemikiran Ali Syari’'ati seorang intelektual Syi’ah kontemporer menggabungkan teologi
Syi’ah dengan kritik sosial-politik. Dalam artikel “Akar Teologi Syi’ah dan Filsafat Marxisme” oleh
Suryani & Hidayatullah, dijelaskan bahwa Syari’ati melihat imamah sebagai ideologis dan
transformasional, bukan hanya spiritual, dan ini berkaitan dengan kesadaran revolusioner kaum
Syi’ah modern.

Rijal & Palangkey dalam “Metamorfosis Syi’ah: Antara Politik, Mazhab, Teologi dan Konsep
Negara Teokrasi” menunjukkan bahwa konsep Syi'ah (mis. wilayah al-faqith) berubah seiring
waktu. Mereka menyoroti bagaimana teologi Syi’ah ikut membentuk ide negara teokratis dalam
kerangka kepemimpinan imam. Dalam jurnal Al-Hikmah, dipaparkan bahwa teologi imamah dalam
Syi’ah mengalami dinamika historis dan simbolik tidak hanya sebagai realitas politik, tapi juga
sebagai simbol identitas esoteris. Dalam artikel “Teologi Syi’ah” di Jurnal Almufida, dijelaskan salah
satu strategi teologis Syi’ah yaitu taqiyyah (bersembunyi), yang berkaitan erat dengan konflik



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319 314

teologi dan politik: karena para imam dan pengikutnya sering mengalami tekanan, teologi Syi’ah
merumuskan taqiyyah sebagai bagian doktrin.

Artikel oleh Arif Pribadi (“Teologi Pembebasan Dr. Ali Syari’ati”) menekankan bahwa
teologi Syi'ah modern dapat digabungkan dengan pemikiran pembebasan sosial. Imamah oleh
Syari’ati tidak hanya sebagai kepemimpinan spiritual tetapi juga sebagai agen perubahan sosial.
Konsep imamah pada Syi’ah tidak hanya berdimensi spiritual, tetapi juga mendasari struktur
sosial-politik komunitas Syi’ah. Karena imamah dianggap sebagai otoritas ilahiah, pemimpin imam
memiliki legitimasi tertinggi dalam komunitas Syi’ah, yang berbeda dengan pemimpin sekuler
(Kamauluddin Nurdin Marjuni, 2020).

Transformasi pemikiran Syi’ah modern (teologi dan politik) menimbulkan tantangan, baik
internal maupun eksternal. Teologi Syi’ah kontemporer harus menjawab kritik terhadap legitimasi
imamah, otoritas imam dalam negara modern, dan hubungan teologis-politik yang kompleks (T. S.
Rijal & Palangkey, 2021).

G. Jabariyah

Aliran Jabariyah merupakan salah satu aliran teologi klasik dalam Islam yang menekankan
bahwa manusia tidak memiliki kebebasan kehendak, karena seluruh tindakan manusia merupakan
manifestasi langsung dari kehendak Allah. Dalam gagasan ini, manusia ditempatkan sebagai
makhluk yang majbur (terpaksa), sehingga segala tindakan yang muncul pada diri manusia
hanyalah pelaksanaan dari ketentuan yang sudah ditetapkan Allah sejak azali (S. Rijal & Santalia,
2024).

Secara historis, Jabariyah muncul sebagai reaksi terhadap Qadariyah yang sangat
menekankan kebebasan manusia. Kemunculannya terutama dipengaruhi oleh konteks politik awal
Islam, ketika perdebatan antara legitimasi kekuasaan Umayyah dan ajaran kebebasan manusia
semakin tajam. Para penguasa Umayyah bahkan cenderung memanfaatkan pandangan Jabariyah
untuk meneguhkan bahwa kekuasaan mereka merupakan kehendak Allah, sehingga tidak pantas
ditentang (Damang & Santalia, 2025).

Dalam aspek doktrin, Jabariyah menempatkan konsep qadha’ dan qadar sebagai prinsip
absolut. Muliati (2016) menjelaskan bahwa dalam pandangan Jabariyah, manusia tidak memiliki
masyi’'ah (kehendak) sendiri; yang ada hanyalah kehendak Allah yang termanifestasi melalui
manusia. Karena itu, manusia tidak menjadi subjek moral dalam arti penuh. Sebaliknya, semua
tindakan manusia adalah bentuk penunaian dari takdir ilahi yang tidak dapat dihindari (Muliati,
2016).

Implikasi etis dari doktrin ini cukup signifikan. Lailatul, Anggraini & Hadhiqoh (2023)
menyatakan bahwa pemahaman deterministik semacam ini berpotensi mengurangi rasa tanggung
jawab personal, karena seseorang dapat merasa bahwa segala tindakan, termasuk kesalahan,
hanyalah kehendak Allah semata. Hal ini dapat mengarah pada apa yang disebut fatalisme religius,
yaitu sikap pasrah total tanpa upaya memperbaiki keadaan (Anggraini et al., 2024).

Dalam konteks pendidikan, paham Jabariyah juga berdampak terhadap cara pandang guru
dan peserta didik terhadap usaha belajar. Jika segala hasil pendidikan dianggap sepenuhnya
ditentukan oleh Allah tanpa peran usaha manusia, maka motivasi belajar dan bekerja keras dapat
mengalami pelemahan. Mereka menekankan bahwa pemahaman ini, apabila tidak diimbangi, dapat
menyebabkan stagnasi dan sikap tidak proaktif dalam pembentukan karakter dan prestasi .

Meski demikian, ada sisi lain dari Jabariyah yang perlu dipahami secara lebih seimbang.
Beberapa ulama memandang Jabariyah sebagai bentuk penegasan tauhid rububiyyah, yaitu
keyakinan bahwa Allah adalah pengatur segala urusan. Dalam pandangan teologi ini, Jabariyah
ingin menjaga agar manusia tidak terjebak dalam keyakinan bahwa dirinya memiliki kekuasaan
setara dengan Allah dalam menentukan nasib (Saputra et al., 2022). Dengan demikian, aliran ini
sebenarnya juga berupaya meneguhkan prinsip keagungan dan kedaulatan mutlak Allah dalam
seluruh aspek kehidupan.

Pembacaan kritis kontemporer menunjukkan bahwa paham Jabariyah tetap relevan untuk
dikaji dalam konteks modern, terutama dalam memahami sikap sebagian masyarakat terhadap
takdir, musibah, kemiskinan struktural, dan perubahan sosial. Sikap pasrah total yang ditemukan
dalam sebagian masyarakat dapat ditelusuri berakar pada doktrin-doktrin deterministik serupa
dengan Jabariyah (A. Ananda & Burhanuddin, 2023). Oleh karena itu, kajian terhadap aliran ini
tidak hanya penting dalam konteks sejarah teologi Islam, tetapi juga dalam memahami dinamika
sosial keagamaan masyarakat Muslim masa kini.

H. Qadariyah

Aliran Qadariyah adalah salah satu aliran teologi Islam awal yang menekankan kebebasan

dan kemampuan manusia untuk menentukan tindakannya (free will). Qadariyah muncul sebagai



respon terhadap determinisme teologis yang berkembang pada masa awal Islam. Menurut Muliati
(2016), Qadariyah memandang bahwa manusia memiliki kemampuan penuh untuk melakukan
suatu perbuatan dan bertanggung jawab atasnya. Oleh sebab itu, pahala dan dosa dianggap adil
karena manusia adalah subjek aktif yang memilih tindakannya (Muliati, 2016).

Studi oleh Islamuddin, Amri & Santalia (2024) menjelaskan bahwa Qadariyah lahir dari
pergulatan pemikiran antara paham kehendak mutlak Allah dengan kebutuhan untuk menegakkan
tanggung jawab moral manusia. Mereka menjelaskan bahwa tokoh Qadariyah seperti Ma’bad al-
Juhani dan Ghaylan al-Dimasyqi menolak pandangan bahwa semua perbuatan manusia sudah
ditentukan sepenuhnya, karena pandangan itu dianggap menghilangkan makna perintah dan
larangan syariat. Qadariyah berpegang pada prinsip bahwa keadilan Tuhan meniscayakan adanya
kebebasan manusia (Islamuddin, A. ., Amri, M. ., & Santalia, 2024).

Dalam penelitian Lailatul, Anggraini & Hadhiqoh (2023), dijelaskan bahwa Qadariyah
memberikan implikasi etis yang kuat: manusia harus berikhtiar semaksimal mungkin dalam
hidupnya, karena setiap perbuatan adalah pilihan. Pandangan ini mendorong sikap optimis,
tanggung jawab pribadi, serta kesadaran moral bahwa setiap tindakan memiliki konsekuensi
hukum dan spiritual (Anggraini et al., 2024).

Kajian Damang & Santalia (2025) menegaskan bahwa Qadariyah adalah fondasi awal bagi
rasionalisme dalam ilmu kalam. Mereka menyebutkan bahwa dalam perdebatan klasik, Qadariyah
sering diposisikan sebagai lawan teologis Jabariyah, karena Qadariyah sangat menekankan
kebebasan manusia, sedangkan Jabariyah menolak adanya kehendak bebas. Perdebatan kedua
aliran ini kemudian berpengaruh pada kemunculan Asy’ariyah sebagai aliran middle position di
era berikutnya (Damang & Santalia, 2025).

Dalam konteks pendidikan, konsep masyi’ah al-‘ibad (kehendak manusia) yang
ditonjolkan Qadariyah memberikan landasan teologis bagi pentingnya usaha manusia dalam
belajar dan mencapai tujuan hidup. Ini sejalan dengan prinsip pedagogi Islam modern yang
menekankan pentingnya ikhtiar, motivasi, dan proses perkembangan diri.

Qadariyah tetap relevan dalam diskursus teologi modern. Sebagaimana dijelaskan
Saputra, Amri & Santalia (2022), konsep kebebasan kehendak yang dibawa Qadariyah beresonansi
dengan diskusi filsafat kontemporer tentang agensi manusia, moral responsibility, dan otonomi
dalam etika. Hal ini membuat Qadariyah menjadi salah satu aliran penting dalam memahami
dinamika kalam klasik dan modern (Saputra et al., 2022).

Sufisme/Tasawuf Teologis

Tasawuf, atau sufisme, adalah dimensi spiritual Islam yang menekankan pembersihan jiwa
(tazkiyat al-nafs) dan kedekatan dengan Tuhan melalui praktik batin seperti dzikir, muhasabah,
dan muragabah. Menurut Hafiun (2012), asal usul tasawuf terletak pada upaya menjaga kesucian
batin yang bersumber dari wahyu (Al-Qur’an dan Hadis) dan praktik-praktik salaf (Muhammad
Hafiun, 2012).

Faza juga menyoroti jenis tasawuf falsafi, yakni tasawuf yang menyerap unsur filsafat non-
Islam (Yunani, Persia) dan menggabungkannya ke dalam ajaran sufistik, namun tetap
mempertahankan akar Kkeislaman sufisme. Salah satu inti tasawuf adalah tazkiyat al-nafs
(pemurnian jiwa), yaitu proses spiritual untuk menjadikan jiwa manusia lebih suci, mengurangi
kecenderungan hawa nafsu, dan mendekatkan diri kepada Tuhan. Konsep ini tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga sosial menurut Khotib & Mubin (2019), tazkiyah membantu membangun
kesalehan sosial dan religiositas masyarakat melalui tarikat tasawuf (Khotib & Mubin, 2019).

Selain itu, sufisme mengandung tahapan spiritual (maqamat) dan pengalaman mistik
(ma‘arif), yang disertai komitmen terhadap syariat dan bimbingan murshid (guru sufi). Dalam
beberapa tarekat sufistik, praktik sufisme tidak terpisah dari hukum syariah. Yahya (2021) dalam
studi tarekat Tijaniyyah menunjukkan bahwa para pengikut menjunjung tinggi keseimbangan
antara fikih (aturan lahir) dan tasawuf (dimensi batin) (Yahya, 2022).

Integrasi ini memperlihatkan bahwa tasawuf bukanlah jalan “melampaui syariah”, tetapi
jalan spiritual yang tetap berakar pada syariat Islam. Tasawufjuga diaplikasikan dalam pendidikan
Islam untuk membentuk karakter spiritual. Jamil Jaho, misalnya, melalui konsep “pendidikan
sufistik”, menekankan muhasabah, taubat, pengendalian diri, dan zikir sebagai bagian penting
pendidikan rohani. Pendidikan semacam ini membantu santri atau peserta didik memahami makna
batin ibadah dan menginternalisasi nilai kedekatan dengan Tuhan (Naldi et al., 2024).

Di era modern, tasawuf menghadapi tantangan globalisasi dan modernitas. Kuswandi et
al. (2023) mengamati bahwa sufisme Nusantara (Indonesia) telah bertransformasi sesuai dengan
kondisi zaman: nilai tradisional sufistik dipertahankan, tetapi praktik dan penyebarannya
mengikuti alur modern (teknologi, informasi) (Kuswandi et al., 2023). Ini menunjukkan bahwa



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319 316

tasawuf bukan relic masa lalu, melainkan tradisi yang hidup, adaptif, dan relevan dalam
masyarakat kontemporer. Sufisme sangat berpotensi menjadi kekuatan toleransi dalam Islam.

Sikap batin ini bisa menekan sikap ekstremisme dan radikalisme karena menekankan
aspek etika dan spiritualitas, bukan semata politik atau dogma. Ada juga kritik terhadap tasawuf,
baik dari dalam Islam maupun dari luar. Dalam jurnal Dialektika dijelaskan bahwa beberapa
orientalis dan peneliti muslim mempertanyakan asal usul tasawuf: apakah benar-benar produk
Islam murni atau terpengaruh nilai non-Islam. Kritik semacam ini memaksa pemikir sufistik untuk
merumuskan kembali sumber keislaman tasawuf dan menunjukkan bahwa tasawuf memang
bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan tradisi salaf.

J. Teologi Modern/Inklusif (Kontemporer)

Teologi modern atau kontemporer dalam Islam merupakan respons intelektual terhadap
tantangan modernitas, globalisasi, perkembangan ilmu pengetahuan, pluralisme, serta realitas
sosial-politik yang terus berubah. Arah utama teologi kontemporer adalah melakukan pembacaan
ulang terhadap sumber-sumber keislaman dengan pendekatan historis-kritis, hermeneutik, dan
kontekstual, sehingga menghasilkan corak pemikiran yang lebih inklusif, humanistik, dan
transformatif. Perkembangan teologi kontemporer juga dipengaruhi oleh perjumpaan umat Islam
dengan Barat, terutama dalam isu rasionalitas, metodologi ilmiah, HAM, gender, dan demokrasi,
sehingga melahirkan usaha rekonstruksi pemahaman keagamaan agar tetap relevan dalam
kehidupan modern (Umar et al., 2024).

Teologi kontemporer menekankan bahwa pemahaman keagamaan harus
mempertimbangkan konteks historis Masyarakat pada masa Nabi, perubahan sosial, dan
perkembangan rasionalitas manusia modern. Hal ini tampak dalam gagasan teologi transformatif
yang memandang agama tidak sekadar berbicara tentang akidah metafisik, tetapi juga harus
menjawab persoalan ketidakadilan struktural, kemiskinan, dan relasi kuasa dalam masyarakat.
Pendekatan ini dipertegas oleh pemikiran neo-modernisme yang menggabungkan rasionalitas
dengan komitmen terhadap nilai-nilai spiritual Islam (Rahman, 1982).

Selain itu, teologi kontemporer juga menekankan hermeneutika kontekstual, yaitu suatu
cara membaca teks keagamaan yang memperhatikan lingkungan sosial, politik, budaya, dan
kebutuhan zaman. Pendekatan ini digunakan untuk mengatasi problem fundamentalisme dan
eksklusivisme teologis yang berkembang dalam sebagian kelompok. Dengan hermeneutika
tersebut, teks dipandang dinamis dan selalu terbuka untuk interpretasi baru, selama tetap berada
dalam kerangka nilai etika Qur'ani yang universal, seperti keadilan, kemaslahatan, dan
penghormatan terhadap martabat manusia.

Gagasan teologi inklusif-pluralis juga menjadi bagian penting dalam teologi kontemporer.
Pendekatan ini berupaya mengembangkan hubungan antaragama yang damai dengan mengakui
keberagaman sebagai sunnatullah. Teologi inklusif kontemporer memandang bahwa perbedaan
agama bukanlah ancaman, tetapi peluang untuk kerja sama kemanusiaan. Prinsip ini lahir dari
pembacaan ulang ayat-ayat Qur'an yang menekankan kerahmatan dan keadilan bagi seluruh
manusia, bukan hanya umat Islam (Umar et al., 2024).

Dalam ranah metodologi, teologi kontemporer memanfaatkan pendekatan interdisipliner
antara teologi klasik dengan ilmu sosial, filsafat, psikologi, antropologi, dan studi budaya. Hal ini
memungkinkan analisis teologis menjadi lebih komprehensif dan mampu menjawab isu-isu
kontemporer seperti moderasi beragama, radikalisme, gender, bioetika, dan relasi agama-negara.
Pendekatan interdisipliner ini juga membantu umat Islam memahami bahwa perkembangan sains
modern tidak harus dilihat sebagai ancaman, tetapi dapat menjadi mitra dialog bagi penguatan
nilai-nilai spiritual (Hilal, 2008).

Dengan demikian, teologi modern/kontemporer berfungsi sebagai jembatan yang
menghubungkan nilai-nilai dasar Islam dengan realitas modern sehingga melahirkan pemikiran
keagamaan yang rasional, kontekstual, inklusif, dan transformatif. Arah ini sekaligus membantu
masyarakat Muslim dalam menghadapi berbagai tantangan global sambil tetap menjaga integritas
keimanan dan nilai-nilai etik Islam.

K. CONCLUSION

Berdasarkan hasil kajian teoretis terhadap berbagai aliran teologi dalam Islam, dapat
disimpulkan bahwa keragaman pemikiran teologis merupakan bagian integral dari dinamika intelektual
umat Islam sepanjang sejarah. Setiap aliran muncul sebagai respons terhadap persoalan sosial, politik,
dan pemikiran yang berkembang pada masanya. Khawarij menonjol pada penekanan moral yang ketat
dan sikap radikal terhadap dosa besar; Murji’ah memberikan penekanan pada penangguhan penilaian
iman kepada Allah; Mu’tazilah mengusung rasionalisme teologis yang menekankan keadilan dan
kemahakuasaan Tuhan; Ahlussunnah wal Jamaah menghadirkan posisi moderat dalam memahami



takdir dan perbuatan manusia; Salafiyyah dan Asy’ariyah berupaya menyelaraskan antara nash dan akal
dalam batas tertentu; Syi’ah berkembang dengan fondasi imamah dan otoritas Ahlul Bait; Jabariyah
menguatkan pandangan deterministik; Qadariyah menekankan kebebasan manusia; Sufisme
menekankan dimensi spiritual dan penyucian hati; sedangkan teologi kontemporer berusaha menjawab
tantangan-tantangan modern seperti sains, pluralisme, dan perubahan sosial. Melalui analisis
konseptual dan uji korelasi kualitatif, penelitian ini menjawab pertanyaan utama bahwa perbedaan
teologis tersebut tidak hanya menunjukkan keragaman pola pikir, tetapi juga saling melengkapi dalam
upaya memahami relasi manusia dengan Tuhan dan membentuk kerangka teologi Islam yang kaya,
adaptif, dan relevan sepanjang masa.

Berdasarkan hasil temuan tersebut, penelitian ini memberikan beberapa saran yang bersifat
praktis. Kepada para pendidik, hasil kajian ini dapat dijadikan bahan pengayaan untuk pembelajaran
akidah dan sejarah pemikiran Islam agar siswa memahami perbedaan sebagai kekayaan intelektual,
bukan sebagai sumber perpecahan. Kepada para peneliti dan akademisi, disarankan untuk melanjutkan
eksplorasi terhadap isu-isu teologi kontemporer dengan pendekatan multidisipliner agar pemikiran
teologi Islam tetap relevan dengan perkembangan zaman. Kepada tokoh agama dan praktisi dakwah,
kajian ini diharapkan menjadi rujukan dalam mengembangkan pendekatan dakwah yang lebih inklusif,
moderat, dan dialogis, terutama dalam menghadapi masyarakat yang semakin beragam dan terbuka
terhadap wacana pemikiran. Dengan demikian, hasil penelitian ini tidak hanya memperkaya wawasan
akademik, tetapi juga dapat berkontribusi pada penguatan harmoni umat dan pengembangan literasi
keagamaan yang lebih luas di tengah masyarakat.

L. REFERENCES

Abidin, Z. (2013). Islam Inklusif: Telaah Atas Doktrin dan Sejarah. Humaniora, 4(2), 1273.
https://doi.org/10.21512 /humaniora.v4i2.3571

Adnin, A, & Zein, M. (2020). Epistemologi Kalam Asy’Ariyah Dan Al-Maturidiyah. Al-Hikmah: Jurnal
Theosofi Dan Peradaban Islam, 2(1). https://doi.org/10.51900/alhikmah.v2i1.7603

Amir, A. N, & Rahman, T. A. (2025). Historical Development of the Mu‘Tazilite Theological School of
Thought. Jurnal SAMBAS (Studi Agama, Masyarakat, Budaya, Adat, Sejarah): Journal of Religious,
Community, Culture, Costume, History Studies), 7(2), 94-105.
https://doi.org/10.37567 /sambas.v7i2.3274

Ananda, A., & Burhanuddin, N. (2023). Aliran Jabariyah Dan Implikasinya Dalam Pembangunan Karakter
Sosial. 3(Desember), 410-414.

Ananda, R. A, Khamdan, M., & Fata, A. K. (2024). Salafisme di Indonesia: Identitas dan Kontestasi Ideologi
di Indonesia. Al-Ijttihad, 10(3), 290.

Anggraini, E. D., Lailatul, I., Sukma, C., & Khainuddin. (2024). Pengaruh Pola Pikir Aliran Jabariyah dalam
Penerimaan Qadha’ dan Qadar. Al-Hikmah Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 6, 150-163.

Aziz, A. (2020). Imamah dalam Pemikiran Politik Syi'ah. 3(1), 167-186.

Burhanuddin, N., & Dafirsam. (2023). Sumbangsih Pemikiran Mu’Tazilah Di Indonesia. Mushaf Journal:
Jurnal [lmu Al-Qur’an Dan Hadis, 3(Vol.03, No.03), 421-426.

Damang, W. F. N., & Santalia, I. (2025). ALIRAN PEMIKIRAN KEISLAMAN JABARIYAH DAN QADARIYAH
(Latar Belakang, Tokoh-Tokoh &Pokok Ajarannya). STUDIA RELIGIA, 9(1), 167-186.

Fauzi, & Masnawati, E. (2025). Nalar dan Dogma: Pertarungan Epistemologis antara Khawarij dan
Mu'tazilah. https://doi.org/10.47902 /al-akmal.v3i6

Hamsabh, A. (2020) Medla Intelektual Musllm dan Bimbingan Rohani. 6, 73-85.

Harsono, M. F (2023). Ajaran Pokok Sekte- Sekte dan Ajaran Masing-Masing. Journal on Education, 5(3),
9880-9394. https://www.jonedu.org/index.php/joe/article/view /1807

Hasibuan, 1. (2021). Teologi Pemikiran Klasik Mu’tazilah dan Murji’ah. Ability: Journal of Education and
Social Analysis, 2(3), 52-64. https://doi.org/10.51178/jesa.v2i3.218

Hilal, S. (2008). Figih dan Permasalahan Kontemporer. Jurnal Adabiyah, 5(2), 1-9.

Islamuddin, A. ., Amri, M. ., & Santalia, I. (2024). Aliran Al-Jabariyah dan Al-Qadariyah : Latar Belakang dan
Pokok Pikiran. Tafhim Al-’llmi, Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 15(02), 253-263.
https://doi.org/10.37459 /tafhim.v15i02

Junaidi, M. R,, & Hidayatullah, A. (2023). Prinsip-Prinsip Aswaja Dalam Pendidikan Untuk Memperkokoh
Karakter =~ Bangsa. An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam  Aswaja, 3(2), 65-73.
https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v3i2.14834

Kamauluddin Nurdin Marjuni. (2020). konsep kepemimpinan dalam Teologi Syiah.

Karo-karo, S., Maulana, 1., & Lubis, Z. (2024). Aliran Khawarij Dalam Perspektif [lmu Kalam. 9(1), 14-22.

Khotib, K., & Mubin, M. U. (2019). Tazkiya€T Al-Nafs Melalui Pendekatan Tasawuf Dan Fikih Dalam



https://doi.org/10.21512/humaniora.v4i2.3571
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v2i1.7603
https://doi.org/10.37567/sambas.v7i2.3274
http://journal.iaimsinjai.ac.id/index.php/mimbar
https://www.jonedu.org/index.php/joe/article/view/1807
https://doi.org/10.51178/jesa.v2i3.218
https://doi.org/10.37459/tafhim.v15i02
https://doi.org/10.33474/annahdhoh.v3i2.14834

Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No. 2 Tahun 2025, 308-319 318

Membangun Kesalehan Sosial Dan Relegiositas Masyarakat. IBDA™: Jurnal Kajian Islam Dan
Budaya, 17(2), 193-213. https://doi.org/10.24090/ibda.v17i2.2257

Kuswandi, D., Sulistiyo, R, & Syawaludin, M. (2023). TASAWUF MELAYU NUSANTARA The Sufism of
Nusantara komunikasi dengan lancar. Al-Tsaqafa: Jurnal Ilmiah Peradaban Islam, 20(1), 55-67.
https://doi.org/10.15575/al-tsagafa.v20il.

Ma’arif, A. S., A'yun, Q., & Shomad, A. (2025). URGENSI KITAB RISALAH ASWAJA PADA UMAT MASA KINL
An Nahdhoh, 5.

Maghfiroh, S. L., Yuwafik, M. H,, & Rohmah, S. (2020). REINTERPRETASI MAKNA MODERASI BERAGAMA
DALAM KONTEKS ERA PASCA KEBENARAN (POST-TRUTH). Hikmah, 14(2), 199-230.

Maharani, M. D. (2025). Salafism in Indonesia: Ideology, Identity, and Politics. Islamic Thought Review, 3(1),
1-13. https://doi.org/10.30983 /itr.v3i1.9352

Maulida, R., & Fandriansyah, M. (2022). Teologi Mu’tazilah Dan Pengaruhnya Di Bidang Sosial, Politik, dan
Ekonomi. Al-Mufassir, 4(1), 84-91. https://doi.org/10.32534 /amf.v4il1.2674

Muhammad Hafiun. (2012). “Teori Asal Usul Tasawuf,” dalam Jurnal Dakwah. Jurnal Dakwah, 13(2), 244-
245.

Muhyidin, & Nasihin. (2020). Rasionalitas Teologi Mu ’ tazilah. 15(02), 77-85.

Muliati. (2016). Paham Qadariyah dan Jabariyah. Istigra’, 3(2), 254-260.
http://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/view/256%0A

Mursalin, H. (n.d.). Ghaidan Integrasi Tasawuf dan Psikoterapi Islam : Tinjauan Literatur.

Murtadlo, A., Aliyah, N. D., & Murtadlo, A. (2025). Sosialisasi Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal Jama ’ ah dalam
Upaya Membangun Sikap Moderat Mahasiswa Universitas Sunan Giri Surabaya. 1(2), 1-12.

Musadat, I. (2021). Paradigma Ahlussunnah Wal Jamaah (Aswaja) Dengan Pendekatan Kultural: Strategi
Membangun Sikap Keberagamaan. Kajian Islam Aswaja, 1(1), 73.

Naldi, P, Sodiq, A., & Suwendi. (2024). Pendidikan Sufistik dalam Tradisi Islam: Analisis Konsep Pemikiran
Sufistik Muhammad Jamil Jaho. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 9(1), 64-79.
https://doi.org/10.25299/al-tharigah.2024.v0l9(1).16519

Nurhalimah, A.,, Herlambang, D. B., Thoziry, F. Y., & Fauziyyah, N. (2025). Konsep Keadilan Tuhan (Al-’Adl)
dalam  Teologi Mu’tazilah dan Kritik Kontemporer. @ TASHDIQ, 16(1), 1-11.
https://doi.org/10.8734 /Tashdiq.v1i2.365

Putri, U. M,, Ciptadi, I, Burhanuddin, B., Karim, P. A., & Herni, Z. (2024). Konsep Aliran Mu'tazilah (Sejarah
Perkembangan, Tokoh & Aliran Akidah). MUDABBIR Journal Research and Education Studies, 4(2),
182-195. https://doi.org/10.56832 /mudabbir.v4i2.584

Rahman, F. (1982). Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.

Rijal, S., & Santalia, 1. (2024). Al- Mu’tazilah (Sejarah Munculnya dan Pokok Ajaran tentang Ushul Al-
Khamsah). Indonesian Journal = Of Education And Humanity, 4(4), 39-47.
http://ijoehm.rcipublisher.org/index.php/ijoehm/article/view/144/113

Rijal, T. S., & Palangkey, R. D. (2021). METAMORPOSIS SYI " AH: ANTARA POLITIK , MAZHAB , TEOLOGI
DAN KONSEP NEGARA TEOKRASI. 148-159.

Rohidin, R. (2018). Mu’'Tazilah; Sejarah Dan Perkembangannya. EL-AFKAR: Jurnal Pemikiran Keislaman
Dan Tafsir Hadis, 7(2), 1. https://doi.org/10.29300/jpkth.v7i2.1595

Rohmabh, A. I, Syafriani, F. M., & Hamdani, L. S. Al. (2025). Implikasi Doktrin Murji ' ah di Tengah Krisis
Moral : Studi. 7, 129-149.

Saifuddin, & Quddus, A. (2025). INTERNALISASI NILAI-NILAI AHLUSSUNNAH WWAL JAMA’AH SEBAGAI
FONDASI PEACE EDUCATION DI ERA GLOBAL. Jurnal Pendidikan, 3(1), 1-15.

Sakinah, E. H,, & Mh, S. M. (2024). Nalar: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam The Spread of Salafi
Ideology in Digital Media : Exploring Al- Qur’ an Interpretation in rumaysho . com. NALAR: Jurnal
Peradaban Dan Pemikiran Islam, 8(2), 178-208. https://doi.org/10.23971 /njppi.v8i2.9114

Saniah, M., & Sidik, M. A. (2020). PEMIKIRAN KHAWARIJ’ (Studi Historis Genealogis Pemikiran Islam).
RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 1(1), 71-83. https://doi.org/10.35961 /rsd.v1i1.128

Saputra, H., Amri, M., & Santalia, I. (2022). Pemikiran Jabariah, Qadariah Dan Asy’Ariah. MUSHAF JOURNAL:
Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(3), 310-323. https://doi.org/10.54443 /mushaf.v2i3.77

Sariah. (2021). Murjiah dalam Perspektif Teologis. In Toleransi: Vol. 4,no.1 (Issue murjiah dalam perspektif

theologis).
Sholikhah, K., Hidayah, U., & ... (2024). Analisis Nilai-Nilai Aswaja Dalam Konteks Moderasi Beragama: Studi
Kasus. TA’LIM: Jurnal Studi . 7(1), 60-73. http://www.e-

urnal.unisda.ac.id/index.php/talim /article /view/5227%0Ahttp://www.e-
jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/download/5227 /2885

Sormin, 1., & Harahap, A. M. (2023). Dinamika Gerakan Islam di Indonesia: Antara Salafi, Fundamentalis,
Islmais Atau Post-Islamis Ihwan. TAZKIR, 09(2).



https://doi.org/10.24090/ibda.v17i2.2257
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v20i1
https://doi.org/10.30983/itr.v3i1.9352
https://doi.org/10.32534/amf.v4i1.2674
http://jurnal.umpar.ac.id/index.php/istiqra/article/view/256%0A
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2024.vol9(1).16519
https://doi.org/10.8734/Tashdiq.v1i2.365
https://doi.org/10.56832/mudabbir.v4i2.584
http://ijoehm.rcipublisher.org/index.php/ijoehm/article/view/144/113
https://doi.org/10.29300/jpkth.v7i2.1595
https://doi.org/10.23971/njppi.v8i2.9114
https://doi.org/10.35961/rsd.v1i1.128
https://doi.org/10.54443/mushaf.v2i3.77
http://www.e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/view/5227%0Ahttp:/www.e-
http://www.e-jurnal.unisda.ac.id/index.php/talim/article/view/5227%0Ahttp:/www.e-

Sunaryanto, S., Rizal, S., & Mulyono, E. (2023). Reading the Ideology of Salafi Da’'wah: Media Technology
Perspective. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 23(1), 21-46.
https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i1.14466

Syamsir, A., Septiadi, M. A., Nurhakiki, M. L., Al-Habsy, M. 1., & Hidayah, M. R. A. (2021). Salafi Puritanism in
Indonesia. International Journal of Islamic Khazanah, 11(2), 134-149.
https://doi.org/10.15575/ijik.v11i2.13199

Ubaidillah. (2012). GLOBAL SALAFISM Oleh : ThaqAfiyyAT, 13(1), 35-49.

Umar, A, Maulana, M. D, Ediz, M. H,, Fadli, M., Mauliah, S., Irawan, A., & Pratama, A. (2024). Maqasid Syari’
ah and the Renewal of the Tradition in Understanding Figh. 2, 71-79.

Waslah. (2017). 177269-1D-peran-ajaran-tasawuf-sebagai-psikoterapi. JUrnal Lentera, 3(March), 25-27.

Yahya, M. F. (2022). Integrasi Fikih dan Tasawuf Perspektif Tarekat Tijaniyyah. Jurnal Penelitian [Imu
Ushuluddin, 2(2), 250-267. https://doi.org/10.15575 /jpiu.v2i2.13594

Zain, M. F,, & Basit, A. (2024). Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia. El-Aqwal : Journal
of Sharia and Comparative Law, 3(2), 167-182. https://doi.org/10.24090/el-agwal.v3i2.12589

Zuhriyah, L. (2021). Deradikalisasi Dan Deliberalisasi Perpektif Aswaja: Mengurai Moderasi Islam Ahlus
Sunnah wal Jama’ah. An Nahdhoh Jurnal Kajian Islam Aswaja, 1(1), 1-10.

Zulkarnain. (2011). KONSEP AL-IMAMAH DALAM PERSPEKTIF SYI'AH. 7(13).



https://doi.org/10.24042/ajsk.v23i1.14466
https://doi.org/10.15575/ijik.v11i2.13199
https://doi.org/10.15575/jpiu.v2i2.13594
https://doi.org/10.24090/el-aqwal.v3i2.12589

