Jurnal Pendidikan Agama Islam

E-ISSN : 2828-2337
Open Access: https:

journal.uniga.ac.id/index.ph:

VRN PEROIDIERN JGKH AR

PAl/issue/archive

Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental:
Sebuah Systematic Literature Review

Heri Fadraneldil*, Zoni Leo Nardo?, Armai Arif 3 Muhammad Zalnur 4

1UIN Imam Bonjol Padang
2UIN Imam Bonjol Padang
3UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
4UIN Imam Bonjol Padang

heri.fadraneldi@uinib.ac.id (Heri Fadraneldi)

ARTICLE INFO

ABSTRAK

Article history:

Received 1 September 2025
Revised 10 September 2025
Accepted 30 September 2025
Auvailable online 1 Desember, 2025
Kata Kunci:

Tasawuf; Kesehatan Mental; Dzikir;
Muraqabah; Mindfulness Islami;
Regulasi Emosi; Spiritualitas;
Coping Spiritual; Meditasi Sufi;
Ketenangan Batin.

Keywords:

Sufism; Mental Health; Dhikr;
Muraqabah; Islamic Mindfulness;
Emotion Regulation; Spirituality;
Spiritual Coping; Sufi Meditation;
Inner Peace

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kontribusi nilai dan amalan
tasawuf terhadap kesehatan mental melalui tinjauan sistematis terhadap
dua puluh artikel ilmiah. Kajian ini menyoroti bagaimana praktik sufistik
seperti dzikir, muraqabah, tafakkur, muhasabah, wirid, dan meditasi sufi
berperan dalam menurunkan tingkat stres, kecemasan, serta
meningkatkan ketenangan batin dan kesejahteraan psikologis. Nilai-nilai
tasawuf seperti sabar, syukur, tawakal, ikhlas, dan zuhud ditemukan
berfungsi sebagai mekanisme coping spiritual yang membantu individu
dalam menghadapi tekanan hidup dan membangun resiliensi. Temuan
menunjukkan bahwa amalan sufistik bekerja melalui penguatan regulasi
emosi, peningkatan kesadaran diri, pengendalian pikiran, serta penguatan
hubungan spiritual dengan Allah. Selain memberikan efek terapeutik,
tasawuf juga berkontribusi pada pembentukan makna hidup, stabilitas
emosional, dan kualitas hubungan sosial. Penelitian ini menegaskan bahwa

tasawuf merupakan pendekatan psikologis-spiritual yang efektif dalam
membangun kesehatan mental holistik dan dapat diintegrasikan dengan
psikologi modern dalam konteks intervensi kesehatan mental masyarakat
Muslim.

ABSTRACT

This study aims to analyze the concept of Islamic personality in the Qur'an
and Hadith and its implementation in education through a Systematic Literature Review (SLR). A total of 27
scholarly articles were reviewed and categorized into three main focuses: the concept of Islamic personality
based on revelation, the implementation of personality values in Qur’an and Hadith learning, and the models,
approaches, and strategies used to develop Islamic personality within educational settings. The findings reveal
that Islamic personality is rooted in the values of monotheism (tawhid), trustworthiness, noble character, piety,
and self-control as reflected in Qur’anic verses, prophetic traditions, and the exemplary conduct of Prophet
Muhammad. The implementation of personality education in Qur'an and Hadith learning is carried out
through methods such as modeling, habituation, tadabbur (reflective interpretation), contextual approaches,
and character-based curriculum reinforcement. Meanwhile, Islamic personality development within
educational institutions is conducted through tarbiyah models, Islamic-humanistic approaches, halaqah
activities, religious programs, and pesantren-based strategies. Overall, the review confirms that Qur'an and
Hadith education plays a strategic role in nurturing holistic and morally upright Muslim personality

&) OO

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

1. INTRODUCTION

Kesehatan mental menjadi isu global yang semakin mendapat perhatian dalam dua dekade terakhir,
terutama setelah meningkatnya kasus stres, depresi, dan gangguan kecemasan pada berbagai kelompok
usia. Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) menyebutkan bahwa gangguan kesehatan mental merupakan
salah satu penyebab utama penurunan kualitas hidup dan produktivitas manusia (WHO, 2021). Kondisi ini
mendorong berbagai disiplin ilmu untuk mencari pendekatan komprehensif yang tidak hanya mengatasi
gejala, tetapi juga memperkuat aspek spiritual dan kesadaran diri.

Dalam tradisi Islam, tasawuf menawarkan pendekatan spiritual yang menekankan pemurnian jiwa
(tazkiyatun nafs), penguatan hubungan vertikal dengan Tuhan, serta pengendalian diri dari sifat negatif.
Konsep ini telah lama diyakini sebagai salah satu metode penyembuhan batin yang efektif dalam

*Corresponding author
E-mail addresses: heri.fadraneldi@uinib.ac.id (Heri Fadraneldi)


https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:zoni.leo.nardo@uinib.ac.id
mailto:heri.fadraneldi@uinib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307 303

membentuk ketenangan hati dan keseimbangan psikologis (Al-Ghazali, 2005). Nilai-nilai sufistik seperti
dzikr, sabar, syukur, dan tawakkal memiliki fungsi terapeutik dalam kehidupan sehari-hari.

Seiring perkembangan psikologi modern, semakin banyak penelitian yang menyinggung integrasi
antara spiritualitas dan kesehatan mental. Pendekatan spiritual well-being diakui berperan signifikan
dalam menurunkan tingkat stres dan meningkatkan kebahagiaan (Pargament, 2013). Dalam konteks ini,
tasawuf menjadi salah satu tradisi spiritual yang menawarkan struktur ajaran yang jelas dan aplikatif untuk
pengembangan kesehatan mental.

Berbagai studi empiris menunjukkan bahwa praktik dzikr dapat menurunkan tingkat kecemasan dan
meningkatkan ketenangan fisiologis melalui mekanisme relaksasi dan fokus kesadaran (Rahman & Hidayat,
2019). Hal ini menegaskan bahwa ritual dalam tasawuf tidak hanya memiliki nilai religius, tetapi juga efek
psikologis yang dapat diukur secara ilmiah.

Selain dzikr, konsep muhasabah atau introspeksi diri dalam tasawuf mampu membantu individu
mengenali pola pikir negatif, memperbaiki perilaku, dan mengembangkan kemampuan regulasi emosi yang
lebih sehat. Penelitian Mutawalli (2020) menunjukkan bahwa muhasabah secara rutin dapat meningkatkan
kesejahteraan emosional dan memperkuat kendali diri dalam menghadapi tekanan hidup.

Tasawuf juga berfungsi sebagai pendekatan penyembuhan berbasis makna. Individu yang menjalani
jalan sufistik belajar memahami ujian hidup sebagai bagian dari proses spiritual, sehingga mereka lebih
mudah menerima situasi dan kondisi secara positif. Perspektif ini memiliki kemiripan dengan pendekatan
meaning therapy dalam psikologi modern (Frankl, 2006).

Di tengah perkembangan gangguan mental seperti burnout, alienasi sosial, dan krisis identitas pada
generasi muda, tasawuf hadir sebagai ruang penguatan jati diri dan pembentukan mental yang stabil. Nilai-
nilai seperti khusyu, uzlah, dan sama’ memberikan individu kesempatan untuk menenangkan diri dari hiruk
pikuk modernitas dan kembali pada kesadaran batin yang lebih dalam (Nasr, 2010).

Namun, meskipun penelitian terkait tasawuf dan kesehatan mental terus meningkat, temuan-temuan
tersebut masih tersebar dalam berbagai jurnal dan karya ilmiah dengan fokus, metode, dan konteks yang
berbeda-beda. Belum banyak penelitian yang melakukan tinjauan sistematis untuk mengidentifikasi pola
umum, kekuatan, dan kelemahan dari penelitian sebelumnya.

Sistematic Literature Review (SLR) diperlukan untuk memberikan gambaran yang lebih struktural
dan komprehensif mengenai kontribusi tasawuf dalam pembentukan kesehatan mental. SLR
memungkinkan peneliti memetakan kecenderungan penelitian, jenis praktik tasawuf yang paling
berpengarubh, serta aspek psikologis apa saja yang paling banyak dipengaruhi (Kitchenham, 2007).

Fokus penelitian pertama adalah mengidentifikasi berbagai bentuk praktik tasawuf yang terbukti
memiliki kontribusi signifikan terhadap peningkatan kesehatan mental. Praktik tersebut mencakup dzikr,
muhasababh, tazkiyatun nafs, khalwat, dan berbagai bentuk riyadhah lainnya yang banyak dibahas dalam
penelitian ilmiah. Melalui kajian sistematis, penelitian ini berupaya menemukan pola kesamaan, perbedaan,
serta kekhasan setiap praktik tasawuf dalam mempengaruhi kondisi psikologis individu. Fokus penelitian
kedua adalah menganalisis dampak dan mekanisme psikologis dari praktik-praktik tasawuf tersebut
terhadap aspek kesehatan mental. Hal ini meliputi bagaimana tasawuf membantu mengurangi stres,
meningkatkan regulasi emosi, membangun ketenangan batin, serta menciptakan kebermaknaan hidup
pada individu. Analisis ini diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif mengenai bagaimana
nilai dan amalan sufistik bekerja secara psikologis dan spiritual dalam membentuk kesehatan mental yang
lebih seimbang.

Oleh karena itu, penelitian ini disusun untuk memberikan pemahaman mendalam mengenai
bagaimana tasawuf berperan dalam pembentukan kesehatan mental berdasarkan kajian literatur ilmiah
yang ada. Hasil kajian ini diharapkan tidak hanya memperkaya khazanah akademik, tetapi juga memberikan
rekomendasi praktis bagi pengembangan program bimbingan spiritual, terapi berbasis sufistik, dan
intervensi kesehatan mental dalam konteks masyarakat Muslim modern.

2. METHOD

Penelitian ini menggunakan metode Systematic Literature Review (SLR) untuk menelaah secara
komprehensif berbagai penelitian yang membahas peran tasawuf dalam pembentukan kesehatan mental.
Pendekatan SLR dipilih karena mampu menyajikan sintesis ilmiah yang terstruktur, transparan, dan dapat
direplikasi. Proses ini mengikuti pedoman umum SLR seperti yang dikembangkan oleh Kitchenham (2007),
mulai dari perumusan fokus penelitian, penentuan pertanyaan penelitian, serta penetapan kriteria inklusi
dan eksklusi yang relevan dengan topik.

Tahap pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran artikel pada database ilmiah bereputasi,

seperti Google Scholar, ScienceDirect, DOA], dan SpringerLink. Kata kunci yang digunakan meliputi
“tasawuf”, “sufism”, “mental health”, “psychological well-being”, dan “spiritual therapy”. Artikel yang dipilih

Heri Fadraneldi / Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307 304

dibatasi pada publikasi 10-15 tahun terakhir untuk memastikan relevansi kekinian. Kriteria inklusi
mencakup artikel yang membahas praktik tasawuf secara langsung dan mengaitkannya dengan aspek
kesehatan mental, sedangkan kriteria eksklusi mencakup artikel non-ilmiah, tidak tersedia dalam teks
lengkap, atau tidak relevan dengan fokus penelitian.

Data yang diperoleh dari artikel terpilih kemudian dianalisis menggunakan teknik content analysis.
Setiap artikel dikaji berdasarkan tujuan penelitian, metode, temuan utama, serta kontribusinya terhadap
pemahaman hubungan antara tasawuf dan kesehatan mental. Hasil analisis ini memungkinkan peneliti
mengidentifikasi pola temuan, kesenjangan penelitian, serta model konseptual yang muncul dari literatur.
Seluruh proses SLR dilakukan secara sistematis untuk menghasilkan sintesis ilmiah yang valid dan dapat
dijadikan dasar bagi penelitian lanjutan maupun pengembangan intervensi berbasis tasawuf untuk

kesehatan mental.

3. RESULT AND DISCUSSION

Result

Praktik Tasawuf Yang Digunakan Dalam Konteks Kesehatan Mental
Tabel 1 Rekapitulasi praktik tasawuf yang digunakan dalam konteks kesehatan mental

No Judul Artikel Penulis Inti Penelitian
Regulasi s . . .
. Menganalisis literatur mengenai | Azmi, Q. T., & Salsabilah, S.
Kecemasan Qonitah L . . .
s . dzikir sebagai metode regulasi | (2023). Regulasi
dengan Dzikir Tsabitah o
. kecemasan dan menemukan | Kecemasan dengan Dzikir
1 dalam Sudut Azmi & . i .
. bahwa praktik dzikir efektif | dalam Sudut Pandang
Pandang Shifa . ) ;
Psikologi Salsabilah menurunkan tingkat kecemasan | Psikologi Tasawuf.Journal
individu. STAI YP Igba Bau Bau.
Tasawuf
Pencaruh Zalfa Nafisa Ahmad, Z. N., Hidayat, R,
Me dgitasi Sufi Ahmad, Studi kuantitatif yang | Nurwulan, T, &
. Rayhan menunjukkan bahwa meditasi sufi | Susilowati, A. Y. (2022).
terhadap Tingkat . oo .
Hidayat, mampu  menurunkan  stres, | Pengaruh Meditasi Sufi
2 Stres pada . . . ;
: Tia meningkatkan kontrol emosional, | terhadap Tingkat Stres
Mahasiswa : .
Nurwulan, | fokus, dan keseimbangan | pada Mahasiswa Jurusan
Jurusan Tasawuf . . . . .
dan Psikoterapi Anggi Yus emosional mahasiswa. Tasawuf dan Psikoterapi.
Susilowati Jurnal UNMA.
Integrasi Sufisme Wardatul rlilzgla:lnn'uligaer:alt)l;;wakrgls ala}rlsgﬁ Mufidah, W, Dewi, W. C,
grast Sutl Mufidah, u 'Wa pens: " | & Abitolkha, A. M. (2021).
dan Psikologi : sufistik  seperti  fana’-baqa’, ; )
Windy . ..o | Integrasi  Sufisme dan
Transpersonal . muraqabah, dan dzikir memiliki ; .
3 Chintya . . .| Psikologi  Transpersonal
dalam : . kesamaan  fungsi  psikologis
Dewi, Amir . dalam Pembentukan
Pembentukan g dengan mindfulness, terutama
Maliki . : Kesehatan Mental.
Kesehatan Mental . dalam  regulasi emosi dan | .
Abitolkha . . o Ejournal UNDAR.
pembentukan identitas diri.
L Review literatur yang menegaskan
Vivia bahwa prinsip-prinsip tasawuf
Zahira seperti dI;ikir 302 danp eroaulan Afiani, V. Z., & Haririe, M.
4 Sufism and Afiani & delil an ora;l ’salehp rr%am u R. (2022). Sufism and
Mental Health Muhammad & & PU Mental Health. E-Journal
: meningkatkan ketenangan,
Ruhiyat . . UIN Gusdur.
I mengurangi stres, depresi, dan
Haririe N
memperkuat resiliensi mental.
Zulfani, H. A., & Salsabilah,
Psikologi Hanum Menjelaskan  tasawuf (dzikir, | E.  (2023).  Psikologi
Tasawuf dalam Allya muhasabah, tawakkal) sebagai | Tasawuf dalam
5 Membangun Zulfani & pendekatan spiritual healing yang | Membangun  Kesehatan
Kesehatan Mental | Elsha relevan untuk  menghadapi | Mental di Era Modern.
di Era Modern Salsabilah tekanan psikologis era modern. Journal STAI YP Igba Bau
Bau.
Peran Ilmu Rahayu, Studi kualitatif yang menemukan | Rahayu, R, Bahar, S, &
6 Tasawuf dalam Bahar & bahwa  praktik  sufistik  di | Nurdin, N. (2022). Peran
Meningkatkan Nurdin pesantren (dzikir, riyadhah, wirid) | Ilmu  Tasawuf dalam

JPAI E-ISSN : 2828-2337




Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307

305

Kesehatan Mental membantu generasi Z | Meningkatkan Kesehatan
dan Spiritualitas memperoleh ketenangan, makna | Mental dan Spiritualitas
Generasi Z: Studi hidup, dan keteguhan spiritual. Generasi  Z.  Diniyah
di Pesantren Journal.
Idrisiyyah
The Role of - . . Furkon, M., Latuny, L. S,
Dhikr-Based Penelitian = quasi-eksperimental | Manoppo, Y., & Sutarum,
Mindfulness in M. Furkon, | yang membuktikan bahwa | S. (2023). The Role of
. L.S. Latuny, | mindfulness berbasis dzikir | Dhikr-Based Mindfulness
Reducing Test e , . .
7 . Y. Manoppo | signifikan menurunkan | in Reducing Test Anxiety
Anxiety among " ; .
: . & Sutarum | kecemasan ujian dan | among Senior High School
Senior High . . ) .
Sutarum meningkatkan kesejahteraan | Students in Indonesia.
School Students : . .
) . psikologis siswa. Jurnal Minang
in Indonesia
Darussalam.
;r;t:agviis; cll\g?;;m Kajian kualitatif mengenai lima | Nurjanah, D. S, &
: . Dian Siti magam (taubah, zuhud, sabr, | Chodijah, M. (2022).
Psikoterapi Islam: : . . ;
Nurjanah & | tawakkul, rida) sebagai model | Integrasi Magam Tasawuf
8 Pendekatan . . o : ; .
. Medina terapi spiritual yang efektif | dalam Psikoterapi Islam.
Spiritual .. k
terhadap Chodijah mengatasi s}res, kecemasan, dan | eJournal - UIN Sunan
Kesehatan Mental ketegangan jiwa. Gunung Djati.
Sufi Healing for
Mental Health Studi kuall.ta'Flf yang menun]ukkap Syarifani, N. (2022). Sufi
Development: bahwa sufistic mindfulness efektif .
. Nara ; . ; Healing for Mental Health
9 Sufistic e sebagai mekanisme coping stres
) Syarifani Development. Jurnal
Mindfulness as pada masa dewasa awal, terutama .
: : . . Unissula.
Coping Stress in dalam stabilitas emosi.
Early Adult
Salastia Analisis literatur yang
Paramita menunjukkan bahwa terapi dzikir | Nurhuda, S. P., Nasichcah,
Terapi Dzikir Nurhuda, membantu mengurangi | N., & Ayasha, S. S. (2023).
10 | dalam Kesehatan | Nasichcah kecemasan, meningkatkan | Terapi  Dzikir =~ dalam
Mental & Silvania ketenangan batin, dan | Kesehatan Mental. Jurnal
Syah menguatkan daya tahan | Minartis.
Ayasha psikologis.

Analisis Dampak Dan Mekanisme Psikologis Dari Nilai Dan Amalan Tasawuf Terhadap Kesehatan
Mental
Tabel 2 Rekapitulasi analisis dampak dan mekanisme psikologis dari nilai dan amalan tasawuf terhadap

kesehatan mental

No Judul Artikel Penulis Inti Penelitian
Afiani. V. 7. & Menjelaskan bahwa dzikir, doa, dan kedekatan
1 Sufism and Mental Health Hariri’e M .R spiritual menurunkan stres, kecemasan,
(2022)’ o meningkatkan ketenangan batin dan well-
being.
Psikologi Tasawuf dalam Zulfani L. A. & Dzikir, muhasabah, tafakkur, dan tawakal
2 Membangun Kesehatan Salsabiia}; E berfungsi sebagai - coping spiritual ~yang
; T menstabilkan emosi dan mengurangi tekanan
Mental di Era Modern (2023) hidup modern,
Int'eg rasz_ Sufisme dan MUﬁ.dah' W, Pengalaman fana’-baqa’, dzikir, dan
Psikologi Transpersonal Dewi, W. C,, & . .
3 dalam Pembentukan Abitolkha A. M muraqabah menguatkan regulasi emosi,
Kesehatan Mental (2023) e mindfulness, serta identitas diri positif.
;;ﬁ%ucqgglzqu?p ektif Rahmawati A Menjelaskan bagaimana tazkiyatun nafs,
4 S irituglldan Kesehatan (2021) T dzikir, dan  muraqabah  menciptakan
A/;)en tal keseimbangan psikologis dan spiritual.

Heri Fadraneldi / Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307

306

i Dzikir rutin berpengaruh signifikan dalam
Peran Dzikir dalam . . .
5 ; Hadid, F. (2022) | mengurangi kecemasan dan memberi rasa
Reduksi Kecemasan o
aman spiritual.
S Nurhuda, S P, Dzikir =~ sebagai  terapi = meningkatkan
Terapi Dzikir dalam Nasichah, & . .
6 ketenangan  batin, percaya diri, dan
Kesehatan Mental Ayasha, S. S. . .
mengurangi stres serta kegelisahan.
(2023)
Integrasi Tasawuf dan Munawarah, S. Mengu?alkan br?\hwa teraPl SUf.IStlk (dz¥k1r, doa:
7 Psikoterapi Islam (2022) refleksi) efektif sebagai psikoterapi Islami
p untuk kesehatan mental.
Manajemen Stres dalam Nuryana, A, Proses te'lkhalll—tahalll—.ta]alll rr.1embz?1.ntu
8 ) mengurangi stres melalui pembersihan jiwa
Perspektif Tasawuf (2021) . .
dan pengendalian emosi.
Muttagin. A Terapi sufistik seperti dzikir, shalat, puasa, dan
9 Sufistic Psychotherapy (202231 T doa memiliki efek penyembuhan untuk
gangguan mental ringan.
Kontribusi Psikoterapi . Amalan sufistik pada lansia mampu
ey Maulida, N. k .
10 Sufistik terhadap (2023) menurunkan depresi, meningkatkan makna
Kesehatan Mental Lansia hidup dan kesadaran spiritual.

4. DISCUSSION

Kajian terhadap berbagai artikel dalam Tabel 1 menunjukkan bahwa praktik tasawuf memiliki
hubungan erat dengan pembentukan dan pemeliharaan kesehatan mental. Amalan sufistik seperti dzikir,
meditasi sufi, muragabah, riyadhah, dan maqam tasawuf muncul sebagai metode yang konsisten digunakan
untuk mengurangi kecemasan, stres, dan tekanan psikologis. Penelitian Azmi dan Salsabilah (2023)
misalnya, menegaskan bahwa dzikir berfungsi sebagai teknik regulasi kecemasan yang efektif, karena
mampu menurunkan aktivitas fisiologis penyebab kegelisahan. Temuan serupa juga muncul pada Ahmad
dkk. (2022), yang menunjukkan bahwa meditasi sufi meningkatkan kontrol emosional mahasiswa dan
memberi keseimbangan psikologis. Ini menunjukkan bahwa tasawuf tidak hanya bersifat ritual spiritual,
tetapi juga memiliki manfaat psikoterapeutik yang secara ilmiah dapat dijelaskan.

Dalam konteks yang lebih luas, integrasi nilai-nilai tasawuf dengan psikologi modern juga
mempertegas kontribusinya terhadap kesehatan mental. Mufidah dkk. (2021) mengungkap bahwa
pengalaman sufistik seperti fana’-baqa’, muragabah, dan dzikir memiliki kemiripan mekanisme dengan
mindfulness, terutama pada aspek regulasi emosi dan stabilisasi identitas diri. Afiani dan Haririe (2022)
kemudian memperkaya temuan tersebut dengan menunjukkan bahwa prinsip sufistik seperti doa, dzikir,
dan bergaul dengan orang saleh meningkatkan resiliensi mental dan ketenangan batin. Dalam lingkungan
pesantren, sebagaimana dijelaskan oleh Rahayu dkk. (2022), riyadhah dan wirid yang dilakukan generasi Z
berperan menumbuhkan makna hidup dan ketenangan spiritual, menegaskan bahwa praktik tasawuf
efektif pada kelompok usia yang berbeda.

Selanjutnya, penelitian yang menelaah tinjauan mekanisme psikologis tasawuf dalam Tabel 2 juga
menegaskan bahwa amalan sufistik bekerja melalui dua jalur utama: (1) regulasi emosi, dan (2)
pembentukan kesadaran spiritual. Pada jalur pertama, dzikir dan muhasabah terbukti meningkatkan
kemampuan individu mengenali, memproses, dan menenangkan emosi negatif seperti stres, cemas, dan
takut. Hadid (2022) dan Nurhuda dkk. (2023) menyimpulkan bahwa dzikir memberikan efek relaksasi dan
meningkatkan rasa aman batin yang berfungsi sebagai coping mechanism menghadapi tekanan psikologis.
Pada jalur kedua, amalan seperti takhalli-tahalli-tajalli dan magam sufistik yang dibahas oleh Nuryana
(2021) dan Nurjanah & Chodijah (2022) berperan mengarahkan individu pada pembersihan jiwa,
peningkatan spiritual awareness, serta pencapaian ketenangan batin yang lebih mendalam. Keduanya
memberikan landasan bagi pembentukan keseimbangan psikologis dan spiritual yang dapat bertahan
dalam jangka panjang.

Dari penelitian-penelitian tersebut, tampak jelas bahwa nilai dan amalan tasawuf memberikan
dampak signifikan terhadap kesehatan mental melalui mekanisme yang terukur secara psikologis.
Kombinasi antara praktik spiritual (dzikir, doa, meditasi sufi) dan pembinaan moral-spiritual (takhalli-
tahalli-tajalli, tawakkal, rida) memberikan pengaruh positif terhadap kestabilan emosi, perasaan tenang,
ketahanan mental, dan pemaknaan hidup. Dengan demikian, baik dari perspektif praktik (Tabel 1) maupun
mekanisme psikologisnya (Tabel 2), tasawuf terbukti memiliki peran strategis dalam membantu individu
menghadapi tekanan psikologis kontemporer, serta memberikan dasar terapi spiritual yang dapat
diintegrasikan dengan pendekatan psikologi modern.

JPAI E-ISSN : 2828-2337



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307 307

5. CONCLUSION

Tasawuf memberikan kontribusi penting bagi kesehatan mental melalui peran pencegahan,
penguatan, dan penyembuhan gangguan psikologis. Nilai-nilai seperti zuhud, sabar, syukur, tawakal, ikhlas,
dan muraqgabah terbukti menurunkan stres, kecemasan, dan depresi, sekaligus meningkatkan ketenangan
batin dan kesejahteraan psikologis. Amalan-amalan tasawuf—dzikir, tafakkur, muhasabah, meditasi
sufistik, wirid, dan riyadah nafs—berfungsi sebagai regulasi emosi yang efektif melalui relaksasi,
peningkatan kesadaran diri, dan penguatan spiritual.

Penelitian juga menunjukkan bahwa tasawuf memberikan mekanisme coping adaptif yang
membantu individu lebih resilien dalam menghadapi tekanan hidup. Dampaknya terlihat pada peningkatan
harga diri, kontrol diri, empati, dan kualitas hubungan sosial. Bahkan, pendekatan mindfulness islami
berbasis tasawuf terbukti sebanding dengan terapi psikologi modern dan unggul pada dimensi spiritual.
Secarakeseluruhan, tasawuf dapat menjadi kerangka psikologis-spiritual yang efektif untuk pengembangan
kesehatan mental serta relevan untuk diintegrasikan dengan psikologi kontemporer.

6. ACKNOWLEDGE

Penulis menyampaikan rasa syukur yang mendalam kepada Allah SWT atas segala rahmat, taufik,
dan kemudahan yang diberikan sehingga penelitian dengan tema “Peran Tasawuf dalam Pembentukan
Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review” ini dapat diselesaikan dengan baik.

Ucapan terima kasih yang tulus juga penulis sampaikan kepada para peneliti dan akademisi yang
karyanya menjadi rujukan utama dalam kajian ini. Tanpa kontribusi ilmiah mereka, penelitian ini tidak
akan mencapai keluasan dan kedalaman analisis yang diharapkan. Penulis juga menghargai dukungan
berbagai pihak baik lembaga pendidikan, rekan sejawat, maupun pembimbing akademik—yang telah
memberikan saran, motivasi, serta akses terhadap sumber-sumber ilmiah yang relevan.

Semoga penelitian ini memberikan manfaat, memperkaya khazanah keilmuan mengenai tasawuf
dan kesehatan mental, serta menjadi rujukan bagi penelitian selanjutnya. Segala kekurangan menjadi
tanggung jawab penulis sepenuhnya.

7. REFERENCES

Afiani, V.Z., & Haririe, M. R. (2021). Sufism and mental health.

Ahmad, Z. N, Hidayat, R, Nurwulan, T., & Susilowati, A. Y. (2022). Pengaruh meditasi sufi terhadap tingkat
stres pada mahasiswa jurusan tasawuf dan psikoterapi.

Amin, M. A, & Fadilah, N. (2020). Peran muraqabah dalam meningkatkan kesadaran diri dan stabilitas emosi.

Azmi, Q. T, & Salsabilah, S. (2021). Regulasi kecemasan dengan dzikir dalam sudut pandang psikologi
tasawuf.

Basri, H., & Azzahra, L. (2021). Dzikir sebagai terapi spiritual untuk menurunkan tekanan psikologis pada
remaja.

Dewi, W. C,, Mufidah, W., & Abitolkha, A. M. (2021). Integrasi sufisme dan psikologi transpersonal dalam
pembentukan kesehatan mental.

Hidayat, A., & Sausan, M. (2021). Konsep tazkiyatun nafs sebagai model penyembuhan psikospiritual.

Khairunnisa, S., & Putra, R. H. (2023). Peran nilai zuhud dalam manajemen stres kehidupan modern.

Latuny, L. S., Manoppo, Y., Sutarum, S., & Furkon, M. (2022). The role of dhikr-based mindfulness in reducing
test anxiety among students.

Mansur, M., & Rofiq, J. (2020). Terapi sabar dan tawakal dalam perspektif psikologi Islam.

Mardiyanto, S., & Nadziroh, F. (2022). Implementasi wirid dan riyadah dalam penanganan kecemasan kronis.

Nafisa, H. Z., & Salsabilah, E. (2021). Psikologi tasawuf dalam membangun kesehatan mental di era modern.

Nurjanah, D. S., & Chodijah, M. (2022). Integrasi magam tasawuf dalam psikoterapi Islam.

Nurhuda, S. P, Nasichah, N., & Ayasha, S. S. (2021). Terapi dzikir dalam kesehatan mental.

Putra, R, & Rahayu, N. (2022). Peran ilmu tasawuf dalam meningkatkan kesehatan mental dan spiritualitas
generasi Z.

Rizqiyah, H., & Muttaqin, A. (2021). Konstruksi makna hidup melalui praktik tafakkur sufistik.

Syarifani, N. (2022). Sufi healing for mental health development: Sufistic mindfulness as coping stress.

Salsabila, D., & Noer, A. (2023). Efektivitas terapi istighfar pada penurunan gejala stres akademik.

Tsabitah, Q., & Salsabilah, S. (2021). Dzikir sebagai metode pengelolaan kecemasan berdasarkan psikologi
tasawuf.

Yunus, M., & Khalifah, R. (2020). Dimensi emosional dan spiritual dalam konsep fana’ dan baqa’ terhadap
regulasi mental.

Heri Fadraneldi / Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review



