
 

Jurnal Pendidikan Agama Islam  

E-ISSN : 2828-2337 
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive 
 

*Corresponding author 

E-mail addresses: heri.fadraneldi@uinib.ac.id  (Heri Fadraneldi) 

Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: 
Sebuah Systematic Literature Review 

Heri Fadraneldi1*, Zoni Leo Nardo2,  Armai Arif 3 Muhammad Zalnur 4  

1 UIN Imam Bonjol Padang 

2 UIN Imam Bonjol Padang 

3 UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

4 UIN Imam Bonjol Padang 

heri.fadraneldi@uinib.ac.id  (Heri Fadraneldi) 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kontribusi nilai dan amalan 
tasawuf terhadap kesehatan mental melalui tinjauan sistematis terhadap 
dua puluh artikel ilmiah. Kajian ini menyoroti bagaimana praktik sufistik 
seperti dzikir, muraqabah, tafakkur, muhasabah, wirid, dan meditasi sufi 
berperan dalam menurunkan tingkat stres, kecemasan, serta 
meningkatkan ketenangan batin dan kesejahteraan psikologis. Nilai-nilai 
tasawuf seperti sabar, syukur, tawakal, ikhlas, dan zuhud ditemukan 
berfungsi sebagai mekanisme coping spiritual yang membantu individu 
dalam menghadapi tekanan hidup dan membangun resiliensi. Temuan 
menunjukkan bahwa amalan sufistik bekerja melalui penguatan regulasi 
emosi, peningkatan kesadaran diri, pengendalian pikiran, serta penguatan 
hubungan spiritual dengan Allah. Selain memberikan efek terapeutik, 
tasawuf juga berkontribusi pada pembentukan makna hidup, stabilitas 
emosional, dan kualitas hubungan sosial. Penelitian ini menegaskan bahwa 
tasawuf merupakan pendekatan psikologis-spiritual yang efektif dalam 
membangun kesehatan mental holistik dan dapat diintegrasikan dengan 
psikologi modern dalam konteks intervensi kesehatan mental masyarakat 
Muslim. 
A B S T R A C T 

This study aims to analyze the concept of Islamic personality in the Qur’an 
and Hadith and its implementation in education through a Systematic Literature Review (SLR). A total of 27 
scholarly articles were reviewed and categorized into three main focuses: the concept of Islamic personality 
based on revelation, the implementation of personality values in Qur’an and Hadith learning, and the models, 
approaches, and strategies used to develop Islamic personality within educational settings. The findings reveal 
that Islamic personality is rooted in the values of monotheism (tawhid), trustworthiness, noble character, piety, 
and self-control as reflected in Qur’anic verses, prophetic traditions, and the exemplary conduct of Prophet 
Muhammad. The implementation of personality education in Qur’an and Hadith learning is carried out 
through methods such as modeling, habituation, tadabbur (reflective interpretation), contextual approaches, 
and character-based curriculum reinforcement. Meanwhile, Islamic personality development within 
educational institutions is conducted through tarbiyah models, Islamic-humanistic approaches, halaqah 
activities, religious programs, and pesantren-based strategies. Overall, the review confirms that Qur’an and 
Hadith education plays a strategic role in nurturing holistic and morally upright Muslim personality
 
1. INTRODUCTION 

Kesehatan mental menjadi isu global yang semakin mendapat perhatian dalam dua dekade terakhir, 
terutama setelah meningkatnya kasus stres, depresi, dan gangguan kecemasan pada berbagai kelompok 
usia. Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) menyebutkan bahwa gangguan kesehatan mental merupakan 
salah satu penyebab utama penurunan kualitas hidup dan produktivitas manusia (WHO, 2021). Kondisi ini 
mendorong berbagai disiplin ilmu untuk mencari pendekatan komprehensif yang tidak hanya mengatasi 
gejala, tetapi juga memperkuat aspek spiritual dan kesadaran diri. 

 
Dalam tradisi Islam, tasawuf menawarkan pendekatan spiritual yang menekankan pemurnian jiwa 

(tazkiyatun nafs), penguatan hubungan vertikal dengan Tuhan, serta pengendalian diri dari sifat negatif. 
Konsep ini telah lama diyakini sebagai salah satu metode penyembuhan batin yang efektif dalam 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received 1 September 2025 

Revised 10 September 2025 

Accepted 30 September 2025 

Available online 1 Desember, 2025 

Kata Kunci: 
Tasawuf; Kesehatan Mental; Dzikir; 
Muraqabah; Mindfulness Islami; 
Regulasi Emosi; Spiritualitas; 
Coping Spiritual; Meditasi Sufi; 
Ketenangan Batin. 
 
Keywords: 
Sufism; Mental Health; Dhikr; 
Muraqabah; Islamic Mindfulness; 
Emotion Regulation; Spirituality; 
Spiritual Coping; Sufi Meditation; 
Inner Peace 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2022 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
mailto:zoni.leo.nardo@uinib.ac.id
mailto:heri.fadraneldi@uinib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307   303 
 

 

Heri Fadraneldi / Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review 

membentuk ketenangan hati dan keseimbangan psikologis (Al-Ghazali, 2005). Nilai-nilai sufistik seperti 
dzikr, sabar, syukur, dan tawakkal memiliki fungsi terapeutik dalam kehidupan sehari-hari. 

Seiring perkembangan psikologi modern, semakin banyak penelitian yang menyinggung integrasi 
antara spiritualitas dan kesehatan mental. Pendekatan spiritual well-being diakui berperan signifikan 
dalam menurunkan tingkat stres dan meningkatkan kebahagiaan (Pargament, 2013). Dalam konteks ini, 
tasawuf menjadi salah satu tradisi spiritual yang menawarkan struktur ajaran yang jelas dan aplikatif untuk 
pengembangan kesehatan mental. 

Berbagai studi empiris menunjukkan bahwa praktik dzikr dapat menurunkan tingkat kecemasan dan 
meningkatkan ketenangan fisiologis melalui mekanisme relaksasi dan fokus kesadaran (Rahman & Hidayat, 
2019). Hal ini menegaskan bahwa ritual dalam tasawuf tidak hanya memiliki nilai religius, tetapi juga efek 
psikologis yang dapat diukur secara ilmiah. 

Selain dzikr, konsep muhasabah atau introspeksi diri dalam tasawuf mampu membantu individu 
mengenali pola pikir negatif, memperbaiki perilaku, dan mengembangkan kemampuan regulasi emosi yang 
lebih sehat. Penelitian Mutawalli (2020) menunjukkan bahwa muhasabah secara rutin dapat meningkatkan 
kesejahteraan emosional dan memperkuat kendali diri dalam menghadapi tekanan hidup. 

Tasawuf juga berfungsi sebagai pendekatan penyembuhan berbasis makna. Individu yang menjalani 
jalan sufistik belajar memahami ujian hidup sebagai bagian dari proses spiritual, sehingga mereka lebih 
mudah menerima situasi dan kondisi secara positif. Perspektif ini memiliki kemiripan dengan pendekatan 
meaning therapy dalam psikologi modern (Frankl, 2006). 

Di tengah perkembangan gangguan mental seperti burnout, alienasi sosial, dan krisis identitas pada 
generasi muda, tasawuf hadir sebagai ruang penguatan jati diri dan pembentukan mental yang stabil. Nilai-
nilai seperti khusyu, uzlah, dan sama’ memberikan individu kesempatan untuk menenangkan diri dari hiruk 
pikuk modernitas dan kembali pada kesadaran batin yang lebih dalam (Nasr, 2010). 

Namun, meskipun penelitian terkait tasawuf dan kesehatan mental terus meningkat, temuan-temuan 
tersebut masih tersebar dalam berbagai jurnal dan karya ilmiah dengan fokus, metode, dan konteks yang 
berbeda-beda. Belum banyak penelitian yang melakukan tinjauan sistematis untuk mengidentifikasi pola 
umum, kekuatan, dan kelemahan dari penelitian sebelumnya. 

Sistematic Literature Review (SLR) diperlukan untuk memberikan gambaran yang lebih struktural 
dan komprehensif mengenai kontribusi tasawuf dalam pembentukan kesehatan mental. SLR 
memungkinkan peneliti memetakan kecenderungan penelitian, jenis praktik tasawuf yang paling 
berpengaruh, serta aspek psikologis apa saja yang paling banyak dipengaruhi (Kitchenham, 2007). 

Fokus penelitian pertama adalah mengidentifikasi berbagai bentuk praktik tasawuf yang terbukti 
memiliki kontribusi signifikan terhadap peningkatan kesehatan mental. Praktik tersebut mencakup dzikr, 
muhasabah, tazkiyatun nafs, khalwat, dan berbagai bentuk riyadhah lainnya yang banyak dibahas dalam 
penelitian ilmiah. Melalui kajian sistematis, penelitian ini berupaya menemukan pola kesamaan, perbedaan, 
serta kekhasan setiap praktik tasawuf dalam mempengaruhi kondisi psikologis individu. Fokus penelitian 
kedua adalah menganalisis dampak dan mekanisme psikologis dari praktik-praktik tasawuf tersebut 
terhadap aspek kesehatan mental. Hal ini meliputi bagaimana tasawuf membantu mengurangi stres, 
meningkatkan regulasi emosi, membangun ketenangan batin, serta menciptakan kebermaknaan hidup 
pada individu. Analisis ini diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif mengenai bagaimana 
nilai dan amalan sufistik bekerja secara psikologis dan spiritual dalam membentuk kesehatan mental yang 
lebih seimbang. 

Oleh karena itu, penelitian ini disusun untuk memberikan pemahaman mendalam mengenai 
bagaimana tasawuf berperan dalam pembentukan kesehatan mental berdasarkan kajian literatur ilmiah 
yang ada. Hasil kajian ini diharapkan tidak hanya memperkaya khazanah akademik, tetapi juga memberikan 
rekomendasi praktis bagi pengembangan program bimbingan spiritual, terapi berbasis sufistik, dan 
intervensi kesehatan mental dalam konteks masyarakat Muslim modern. 

 
2. METHOD 

 Penelitian ini menggunakan metode Systematic Literature Review (SLR) untuk menelaah secara 
komprehensif berbagai penelitian yang membahas peran tasawuf dalam pembentukan kesehatan mental. 
Pendekatan SLR dipilih karena mampu menyajikan sintesis ilmiah yang terstruktur, transparan, dan dapat 
direplikasi. Proses ini mengikuti pedoman umum SLR seperti yang dikembangkan oleh Kitchenham (2007), 
mulai dari perumusan fokus penelitian, penentuan pertanyaan penelitian, serta penetapan kriteria inklusi 
dan eksklusi yang relevan dengan topik. 

 
Tahap pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran artikel pada database ilmiah bereputasi, 

seperti Google Scholar, ScienceDirect, DOAJ, dan SpringerLink. Kata kunci yang digunakan meliputi 
“tasawuf”, “sufism”, “mental health”, “psychological well-being”, dan “spiritual therapy”. Artikel yang dipilih 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307  304 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

dibatasi pada publikasi 10–15 tahun terakhir untuk memastikan relevansi kekinian. Kriteria inklusi 
mencakup artikel yang membahas praktik tasawuf secara langsung dan mengaitkannya dengan aspek 
kesehatan mental, sedangkan kriteria eksklusi mencakup artikel non-ilmiah, tidak tersedia dalam teks 
lengkap, atau tidak relevan dengan fokus penelitian. 

 
Data yang diperoleh dari artikel terpilih kemudian dianalisis menggunakan teknik content analysis. 

Setiap artikel dikaji berdasarkan tujuan penelitian, metode, temuan utama, serta kontribusinya terhadap 
pemahaman hubungan antara tasawuf dan kesehatan mental. Hasil analisis ini memungkinkan peneliti 
mengidentifikasi pola temuan, kesenjangan penelitian, serta model konseptual yang muncul dari literatur. 
Seluruh proses SLR dilakukan secara sistematis untuk menghasilkan sintesis ilmiah yang valid dan dapat 
dijadikan dasar bagi penelitian lanjutan maupun pengembangan intervensi berbasis tasawuf untuk 
kesehatan mental. 

 
3. RESULT AND DISCUSSION 

Result 
Praktik Tasawuf Yang Digunakan Dalam Konteks Kesehatan Mental 

Tabel 1 Rekapitulasi praktik tasawuf yang digunakan dalam konteks kesehatan mental 
No Judul Artikel Penulis Inti Penelitian  

1 

Regulasi 
Kecemasan 
dengan Dzikir 
dalam Sudut 
Pandang 
Psikologi 
Tasawuf 

Qonitah 
Tsabitah 
Azmi & 
Shifa 
Salsabilah 

Menganalisis literatur mengenai 
dzikir sebagai metode regulasi 
kecemasan dan menemukan 
bahwa praktik dzikir efektif 
menurunkan tingkat kecemasan 
individu. 

Azmi, Q. T., & Salsabilah, S. 
(2023). Regulasi 
Kecemasan dengan Dzikir 
dalam Sudut Pandang 
Psikologi Tasawuf. Journal 
STAI YP Iqba Bau Bau. 

2 

Pengaruh 
Meditasi Sufi 
terhadap Tingkat 
Stres pada 
Mahasiswa 
Jurusan Tasawuf 
dan Psikoterapi 

Zalfa Nafisa 
Ahmad, 
Rayhan 
Hidayat, 
Tia 
Nurwulan, 
Anggi Yus 
Susilowati 

Studi kuantitatif yang 
menunjukkan bahwa meditasi sufi 
mampu menurunkan stres, 
meningkatkan kontrol emosional, 
fokus, dan keseimbangan 
emosional mahasiswa. 

Ahmad, Z. N., Hidayat, R., 
Nurwulan, T., & 
Susilowati, A. Y. (2022). 
Pengaruh Meditasi Sufi 
terhadap Tingkat Stres 
pada Mahasiswa Jurusan 
Tasawuf dan Psikoterapi. 
Jurnal UNMA. 

3 

Integrasi Sufisme 
dan Psikologi 
Transpersonal 
dalam 
Pembentukan 
Kesehatan Mental 

Wardatul 
Mufidah, 
Windy 
Chintya 
Dewi, Amir 
Maliki 
Abitolkha 

Kajian literatur kritis yang 
menunjukkan bahwa pengalaman 
sufistik seperti fana’–baqa’, 
muraqabah, dan dzikir memiliki 
kesamaan fungsi psikologis 
dengan mindfulness, terutama 
dalam regulasi emosi dan 
pembentukan identitas diri. 

Mufidah, W., Dewi, W. C., 
& Abitolkha, A. M. (2021). 
Integrasi Sufisme dan 
Psikologi Transpersonal 
dalam Pembentukan 
Kesehatan Mental. 
Ejournal UNDAR. 

4 
Sufism and 
Mental Health 

Vivia 
Zahira 
Afiani & 
Muhammad 
Ruhiyat 
Haririe 

Review literatur yang menegaskan 
bahwa prinsip-prinsip tasawuf 
seperti dzikir, doa, dan pergaulan 
dengan orang saleh mampu 
meningkatkan ketenangan, 
mengurangi stres, depresi, dan 
memperkuat resiliensi mental. 

Afiani, V. Z., & Haririe, M. 
R. (2022). Sufism and 
Mental Health. E-Journal 
UIN Gusdur. 

5 

Psikologi 
Tasawuf dalam 
Membangun 
Kesehatan Mental 
di Era Modern 

Hanum 
Allya 
Zulfani & 
Elsha 
Salsabilah 

Menjelaskan tasawuf (dzikir, 
muhasabah, tawakkal) sebagai 
pendekatan spiritual healing yang 
relevan untuk menghadapi 
tekanan psikologis era modern. 

Zulfani, H. A., & Salsabilah, 
E. (2023). Psikologi 
Tasawuf dalam 
Membangun Kesehatan 
Mental di Era Modern. 
Journal STAI YP Iqba Bau 
Bau. 

6 
Peran Ilmu 
Tasawuf dalam 
Meningkatkan 

Rahayu, 
Bahar & 
Nurdin 

Studi kualitatif yang menemukan 
bahwa praktik sufistik di 
pesantren (dzikir, riyadhah, wirid) 

Rahayu, R., Bahar, S., & 
Nurdin, N. (2022). Peran 
Ilmu Tasawuf dalam 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307   305 
 

 

Heri Fadraneldi / Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review 

Kesehatan Mental 
dan Spiritualitas 
Generasi Z: Studi 
di Pesantren 
Idrisiyyah 

membantu generasi Z 
memperoleh ketenangan, makna 
hidup, dan keteguhan spiritual. 

Meningkatkan Kesehatan 
Mental dan Spiritualitas 
Generasi Z. Diniyah 
Journal. 

7 

The Role of 
Dhikr-Based 
Mindfulness in 
Reducing Test 
Anxiety among 
Senior High 
School Students 
in Indonesia 

M. Furkon, 
L. S. Latuny, 
Y. Manoppo 
& Sutarum 
Sutarum 

Penelitian quasi-eksperimental 
yang membuktikan bahwa 
mindfulness berbasis dzikir 
signifikan menurunkan 
kecemasan ujian dan 
meningkatkan kesejahteraan 
psikologis siswa. 

Furkon, M., Latuny, L. S., 
Manoppo, Y., & Sutarum, 
S. (2023). The Role of 
Dhikr-Based Mindfulness 
in Reducing Test Anxiety 
among Senior High School 
Students in Indonesia. 
Jurnal Minang 
Darussalam. 

8 

Integrasi Maqam 
Tasawuf dalam 
Psikoterapi Islam: 
Pendekatan 
Spiritual 
terhadap 
Kesehatan Mental 

Dian Siti 
Nurjanah & 
Medina 
Chodijah 

Kajian kualitatif mengenai lima 
maqām (taubah, zuhud, sabr, 
tawakkul, rida) sebagai model 
terapi spiritual yang efektif 
mengatasi stres, kecemasan, dan 
ketegangan jiwa. 

Nurjanah, D. S., & 
Chodijah, M. (2022). 
Integrasi Maqam Tasawuf 
dalam Psikoterapi Islam. 
eJournal UIN Sunan 
Gunung Djati. 

9 

Sufi Healing for 
Mental Health 
Development: 
Sufistic 
Mindfulness as 
Coping Stress in 
Early Adult 

Nara 
Syarifani 

Studi kualitatif yang menunjukkan 
bahwa sufistic mindfulness efektif 
sebagai mekanisme coping stres 
pada masa dewasa awal, terutama 
dalam stabilitas emosi. 

Syarifani, N. (2022). Sufi 
Healing for Mental Health 
Development. Jurnal 
Unissula. 

10 
Terapi Dzikir 
dalam Kesehatan 
Mental 

Salastia 
Paramita 
Nurhuda, 
Nasichcah 
& Silvania 
Syah 
Ayasha 

Analisis literatur yang 
menunjukkan bahwa terapi dzikir 
membantu mengurangi 
kecemasan, meningkatkan 
ketenangan batin, dan 
menguatkan daya tahan 
psikologis. 

Nurhuda, S. P., Nasichcah, 
N., & Ayasha, S. S. (2023). 
Terapi Dzikir dalam 
Kesehatan Mental. Jurnal 
Minartis. 

 
Analisis Dampak Dan Mekanisme Psikologis Dari Nilai Dan Amalan Tasawuf Terhadap Kesehatan 
Mental 

Tabel 2 Rekapitulasi analisis dampak dan mekanisme psikologis dari nilai dan amalan tasawuf terhadap 
kesehatan mental 

No Judul Artikel Penulis Inti Penelitian 

1 Sufism and Mental Health 
Afiani, V. Z. & 
Haririe, M. R. 
(2022) 

Menjelaskan bahwa dzikir, doa, dan kedekatan 
spiritual menurunkan stres, kecemasan, 
meningkatkan ketenangan batin dan well-
being. 

2 
Psikologi Tasawuf dalam 
Membangun Kesehatan 
Mental di Era Modern 

Zulfani, H. A. & 
Salsabilah, E. 
(2023) 

Dzikir, muhasabah, tafakkur, dan tawakal 
berfungsi sebagai coping spiritual yang 
menstabilkan emosi dan mengurangi tekanan 
hidup modern. 

3 

Integrasi Sufisme dan 
Psikologi Transpersonal 
dalam Pembentukan 
Kesehatan Mental 

Mufidah, W., 
Dewi, W. C., & 
Abitolkha, A. M. 
(2023) 

Pengalaman fana’–baqa’, dzikir, dan 
muraqabah menguatkan regulasi emosi, 
mindfulness, serta identitas diri positif. 

4 

Tasawuf dalam Perspektif 
Psikologi: Harmoni 
Spiritual dan Kesehatan 
Mental 

Rahmawati, A. 
(2021) 

Menjelaskan bagaimana tazkiyatun nafs, 
dzikir, dan muraqabah menciptakan 
keseimbangan psikologis dan spiritual. 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307  306 

 

JPAI E-ISSN : 2828-2337 

5 
Peran Dzikir dalam 
Reduksi Kecemasan 

Hadid, F. (2022) 
Dzikir rutin berpengaruh signifikan dalam 
mengurangi kecemasan dan memberi rasa 
aman spiritual. 

6 
Terapi Dzikir dalam 
Kesehatan Mental 

Nurhuda, S. P., 
Nasichah, & 
Ayasha, S. S. 
(2023) 

Dzikir sebagai terapi meningkatkan 
ketenangan batin, percaya diri, dan 
mengurangi stres serta kegelisahan. 

7 
Integrasi Tasawuf dan 
Psikoterapi Islam 

Munawarah, S. 
(2022) 

Menguraikan bahwa terapi sufistik (dzikir, doa, 
refleksi) efektif sebagai psikoterapi Islami 
untuk kesehatan mental. 

8 
Manajemen Stres dalam 
Perspektif Tasawuf 

Nuryana, A. 
(2021) 

Proses takhalli–tahalli–tajalli membantu 
mengurangi stres melalui pembersihan jiwa 
dan pengendalian emosi. 

9 Sufistic Psychotherapy 
Muttaqin, A. 
(2022) 

Terapi sufistik seperti dzikir, shalat, puasa, dan 
doa memiliki efek penyembuhan untuk 
gangguan mental ringan. 

10 
Kontribusi Psikoterapi 
Sufistik terhadap 
Kesehatan Mental Lansia 

Maulida, N. 
(2023) 

Amalan sufistik pada lansia mampu 
menurunkan depresi, meningkatkan makna 
hidup dan kesadaran spiritual. 

 
 
4. DISCUSSION 

Kajian terhadap berbagai artikel dalam Tabel 1 menunjukkan bahwa praktik tasawuf memiliki 
hubungan erat dengan pembentukan dan pemeliharaan kesehatan mental. Amalan sufistik seperti dzikir, 
meditasi sufi, muraqabah, riyadhah, dan maqām tasawuf muncul sebagai metode yang konsisten digunakan 
untuk mengurangi kecemasan, stres, dan tekanan psikologis. Penelitian Azmi dan Salsabilah (2023) 
misalnya, menegaskan bahwa dzikir berfungsi sebagai teknik regulasi kecemasan yang efektif, karena 
mampu menurunkan aktivitas fisiologis penyebab kegelisahan. Temuan serupa juga muncul pada Ahmad 
dkk. (2022), yang menunjukkan bahwa meditasi sufi meningkatkan kontrol emosional mahasiswa dan 
memberi keseimbangan psikologis. Ini menunjukkan bahwa tasawuf tidak hanya bersifat ritual spiritual, 
tetapi juga memiliki manfaat psikoterapeutik yang secara ilmiah dapat dijelaskan. 

Dalam konteks yang lebih luas, integrasi nilai-nilai tasawuf dengan psikologi modern juga 
mempertegas kontribusinya terhadap kesehatan mental. Mufidah dkk. (2021) mengungkap bahwa 
pengalaman sufistik seperti fana’–baqa’, muraqabah, dan dzikir memiliki kemiripan mekanisme dengan 
mindfulness, terutama pada aspek regulasi emosi dan stabilisasi identitas diri. Afiani dan Haririe (2022) 
kemudian memperkaya temuan tersebut dengan menunjukkan bahwa prinsip sufistik seperti doa, dzikir, 
dan bergaul dengan orang saleh meningkatkan resiliensi mental dan ketenangan batin. Dalam lingkungan 
pesantren, sebagaimana dijelaskan oleh Rahayu dkk. (2022), riyadhah dan wirid yang dilakukan generasi Z 
berperan menumbuhkan makna hidup dan ketenangan spiritual, menegaskan bahwa praktik tasawuf 
efektif pada kelompok usia yang berbeda. 

Selanjutnya, penelitian yang menelaah tinjauan mekanisme psikologis tasawuf dalam Tabel 2 juga 
menegaskan bahwa amalan sufistik bekerja melalui dua jalur utama: (1) regulasi emosi, dan (2) 
pembentukan kesadaran spiritual. Pada jalur pertama, dzikir dan muhasabah terbukti meningkatkan 
kemampuan individu mengenali, memproses, dan menenangkan emosi negatif seperti stres, cemas, dan 
takut. Hadid (2022) dan Nurhuda dkk. (2023) menyimpulkan bahwa dzikir memberikan efek relaksasi dan 
meningkatkan rasa aman batin yang berfungsi sebagai coping mechanism menghadapi tekanan psikologis. 
Pada jalur kedua, amalan seperti takhalli–tahalli–tajalli dan maqām sufistik yang dibahas oleh Nuryana 
(2021) dan Nurjanah & Chodijah (2022) berperan mengarahkan individu pada pembersihan jiwa, 
peningkatan spiritual awareness, serta pencapaian ketenangan batin yang lebih mendalam. Keduanya 
memberikan landasan bagi pembentukan keseimbangan psikologis dan spiritual yang dapat bertahan 
dalam jangka panjang. 

Dari penelitian-penelitian tersebut, tampak jelas bahwa nilai dan amalan tasawuf memberikan 
dampak signifikan terhadap kesehatan mental melalui mekanisme yang terukur secara psikologis. 
Kombinasi antara praktik spiritual (dzikir, doa, meditasi sufi) dan pembinaan moral-spiritual (takhalli–
tahalli–tajalli, tawakkal, rida) memberikan pengaruh positif terhadap kestabilan emosi, perasaan tenang, 
ketahanan mental, dan pemaknaan hidup. Dengan demikian, baik dari perspektif praktik (Tabel 1) maupun 
mekanisme psikologisnya (Tabel 2), tasawuf terbukti memiliki peran strategis dalam membantu individu 
menghadapi tekanan psikologis kontemporer, serta memberikan dasar terapi spiritual yang dapat 
diintegrasikan dengan pendekatan psikologi modern. 



Jurnal Pendidikan Agama islam Vol. 4 No.2, Tahun 2025, 302-307   307 
 

 

Heri Fadraneldi / Peran Tasawuf dalam Pembentukan Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review 

 
5. CONCLUSION 

Tasawuf memberikan kontribusi penting bagi kesehatan mental melalui peran pencegahan, 
penguatan, dan penyembuhan gangguan psikologis. Nilai-nilai seperti zuhud, sabar, syukur, tawakal, ikhlas, 
dan muraqabah terbukti menurunkan stres, kecemasan, dan depresi, sekaligus meningkatkan ketenangan 
batin dan kesejahteraan psikologis. Amalan-amalan tasawuf—dzikir, tafakkur, muhasabah, meditasi 
sufistik, wirid, dan riyāḍah nafs—berfungsi sebagai regulasi emosi yang efektif melalui relaksasi, 
peningkatan kesadaran diri, dan penguatan spiritual. 

Penelitian juga menunjukkan bahwa tasawuf memberikan mekanisme coping adaptif yang 
membantu individu lebih resilien dalam menghadapi tekanan hidup. Dampaknya terlihat pada peningkatan 
harga diri, kontrol diri, empati, dan kualitas hubungan sosial. Bahkan, pendekatan mindfulness islami 
berbasis tasawuf terbukti sebanding dengan terapi psikologi modern dan unggul pada dimensi spiritual. 
Secara keseluruhan, tasawuf dapat menjadi kerangka psikologis-spiritual yang efektif untuk pengembangan 
kesehatan mental serta relevan untuk diintegrasikan dengan psikologi kontemporer. 

6. ACKNOWLEDGE 

Penulis menyampaikan rasa syukur yang mendalam kepada Allah SWT atas segala rahmat, taufik, 
dan kemudahan yang diberikan sehingga penelitian dengan tema “Peran Tasawuf dalam Pembentukan 
Kesehatan Mental: Sebuah Systematic Literature Review” ini dapat diselesaikan dengan baik. 

Ucapan terima kasih yang tulus juga penulis sampaikan kepada para peneliti dan akademisi yang 
karyanya menjadi rujukan utama dalam kajian ini. Tanpa kontribusi ilmiah mereka, penelitian ini tidak 
akan mencapai keluasan dan kedalaman analisis yang diharapkan. Penulis juga menghargai dukungan 
berbagai pihak baik lembaga pendidikan, rekan sejawat, maupun pembimbing akademik—yang telah 
memberikan saran, motivasi, serta akses terhadap sumber-sumber ilmiah yang relevan. 

Semoga penelitian ini memberikan manfaat, memperkaya khazanah keilmuan mengenai tasawuf 
dan kesehatan mental, serta menjadi rujukan bagi penelitian selanjutnya. Segala kekurangan menjadi 
tanggung jawab penulis sepenuhnya. 
 
7. REFERENCES 

Afiani, V. Z., & Haririe, M. R. (2021). Sufism and mental health. 
Ahmad, Z. N., Hidayat, R., Nurwulan, T., & Susilowati, A. Y. (2022). Pengaruh meditasi sufi terhadap tingkat 

stres pada mahasiswa jurusan tasawuf dan psikoterapi. 
Amin, M. A., & Fadilah, N. (2020). Peran muraqabah dalam meningkatkan kesadaran diri dan stabilitas emosi. 
Azmi, Q. T., & Salsabilah, S. (2021). Regulasi kecemasan dengan dzikir dalam sudut pandang psikologi 

tasawuf. 
Basri, H., & Azzahra, L. (2021). Dzikir sebagai terapi spiritual untuk menurunkan tekanan psikologis pada 

remaja. 
Dewi, W. C., Mufidah, W., & Abitolkha, A. M. (2021). Integrasi sufisme dan psikologi transpersonal dalam 

pembentukan kesehatan mental. 
Hidayat, A., & Sausan, M. (2021). Konsep tazkiyatun nafs sebagai model penyembuhan psikospiritual. 
Khairunnisa, S., & Putra, R. H. (2023). Peran nilai zuhud dalam manajemen stres kehidupan modern. 
Latuny, L. S., Manoppo, Y., Sutarum, S., & Furkon, M. (2022). The role of dhikr-based mindfulness in reducing 

test anxiety among students. 
Mansur, M., & Rofiq, J. (2020). Terapi sabar dan tawakal dalam perspektif psikologi Islam. 
Mardiyanto, S., & Nadziroh, F. (2022). Implementasi wirid dan riyadah dalam penanganan kecemasan kronis. 
Nafisa, H. Z., & Salsabilah, E. (2021). Psikologi tasawuf dalam membangun kesehatan mental di era modern. 
Nurjanah, D. S., & Chodijah, M. (2022). Integrasi maqam tasawuf dalam psikoterapi Islam. 
Nurhuda, S. P., Nasichah, N., & Ayasha, S. S. (2021). Terapi dzikir dalam kesehatan mental. 
Putra, R., & Rahayu, N. (2022). Peran ilmu tasawuf dalam meningkatkan kesehatan mental dan spiritualitas 

generasi Z. 
Rizqiyah, H., & Muttaqin, A. (2021). Konstruksi makna hidup melalui praktik tafakkur sufistik. 
Syarifani, N. (2022). Sufi healing for mental health development: Sufistic mindfulness as coping stress. 
Salsabila, D., & Noer, A. (2023). Efektivitas terapi istighfar pada penurunan gejala stres akademik. 
Tsabitah, Q., & Salsabilah, S. (2021). Dzikir sebagai metode pengelolaan kecemasan berdasarkan psikologi 

tasawuf. 
Yunus, M., & Khalifah, R. (2020). Dimensi emosional dan spiritual dalam konsep fana’ dan baqa’ terhadap 

regulasi mental. 


