
 

Jurnal Pendidikan Agama Islam  

Volume 04 No 02 Tahun 2025,  260-267  
E-ISSN : 2828-2337 
Open Access: https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive 

 

Peran Bakawuah Adat Dalam Mengokohkan Jati Diri 
Masyarakat Dan Mendorong Pelestarian Budaya Di Nagari 
Latang 

 

1 2 3 4 5 6 Universitas Negeri Padang 

Corresponding author Alfarehanor23@gmail.com 

 

 
A B S T R A K 

Penelitian ini membahas peran Bakawuah Adat sebagai pesta pasca panen 
dalam memperkuat jati diri dan melestarikan budaya lokal di Nagari 
Latang, Sijunjung, Sumatera Barat. Menggunakan metode kualitatif 
deskriptif, data diperoleh dari wawancara dengan tokoh adat, niniak 
mamak, alim ulama, cadiak pandai, serta observasi selama KKN UNP 2025. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bakawuah Adat merupakan bentuk 
syukur kepada Allah SWT atas hasil panen, sekaligus media penguatan 
nilai-nilai adat dan syarak. Tradisi ini melibatkan seluruh elemen nagari—
niniak mamak, bundo kanduang, pemuda, dan anak nagari—dalam setiap 
prosesi adat. Selain sebagai upacara, Bakawuah juga menjadi sarana 
pendidikan karakter dan pewarisan budaya kepada generasi muda melalui 
kegiatan bajamba, pertunjukan seni, dan ziarah makam leluhur. Sinergi 
antara tokoh adat, pemerintah nagari, dan lembaga pendidikan menjadikan 
Bakawuah tetap lestari di tengah arus modernisasi. Tradisi ini menjadi 
bukti bahwa kearifan lokal dapat menjadi benteng identitas masyarakat di 
era global. 
 
A B S T R A C T 

This study discusses the role of Bakawuah Adat as a post-harvest festival in 
strengthening identity and preserving local culture in Nagari Latang, Sijunjung, West Sumatra. Using 
descriptive qualitative methods, data were obtained from interviews with traditional leaders, niniak mamak, 
alim ulama, cadiak pintar, and observations during the 2025 UNP Community Service Program. The results 
show that Bakawuah Adat is a form of gratitude to Allah SWT for the harvest, as well as a medium for 
strengthening traditional values and syarak. This tradition involves all elements of the nagari—niniak mamak, 
bundo kanduang, youth, and children of the nagari—in every traditional procession. In addition to being a 
ceremony, Bakawuah also serves as a means of character education and cultural inheritance to the younger 
generation through bajamba activities, art performances, and ancestral grave pilgrimages. The synergy 
between traditional leaders, the nagari government, and educational institutions ensures that Bakawuah 
remains sustainable amidst the current of modernization. This tradition is proof that local wisdom can be a 
stronghold of community identity in the global era. 

A. INTRODUCTION 

Indonesia merupakan negara yang kaya akan ragam budaya, adat istiadat, dan kearifan lokal yang 
tumbuh dan berkembang di tengah kehidupan masyarakat. Di antara kekayaan budaya tersebut, 
Minangkabau dikenal sebagai salah satu etnis yang memiliki sistem adat yang sangat kuat dan terus hidup 
dalam keseharian masyarakatnya. Nilai-nilai adat Minangkabau tidak hanya tertuang dalam bentuk aturan 
sosial, tetapi juga dalam tradisi-tradisi yang diwariskan turun-temurun sebagai bagian dari identitas 
kolektif. Namun demikian, di tengah derasnya arus globalisasi dan odernisasi, keberadaan tradisi lokal 
menghadapi tantangan serius, terutama dalam pewarisan nilai dan kelangsungan pelaksanaannya. Oleh 

A R T I C L E   I N F O 
 

Article history: 

Received 15 September 2025 

Revised 25 September 2025 

Accepted 30 September 2025 

Available online 1 Oktober 2025 
 

Kata Kunci: 
Bakawuah Adat, Pasca Panen, Jati 
Diri, Pelestarian Budaya, 
Minangkabau, Nagari Latang. 

Keywords: 
Customary Bakawuah, Post-
Harvest, Identity, Cultural 
Preservation, Minangkabau, Nagari 
Latang 
 

 
This is an open access article under the CC BY-SA 
license.  

Copyright © 2022 by Author. Published by 
Universitas Garut. 
 

Alfa Rehan Oktori Rahmadana 1*, Andri Saputra 2, Mutia Srimaningsi 3 Nabilla 4  

Reva Lina Putri 5 Dori Yuvenda 6 

 

https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


karena itu, pelestarian tradisi menjadi bagian penting dalam upaya mempertahankan jati diri masyarakat 
dan memperkuat karakter budaya bangsa. 

Salah satu tradisi yang masih bertahan dan memiliki arti penting bagi masyarakat Minangkabau, 
khususnya di Nagari Latang, Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung, Sumatera Barat, adalah Bakaua 
Adat. Tradisi ini merupakan pesta adat pasca panen yang diselenggarakan sebagai bentuk ungkapan rasa 
syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa atas hasil bumi yang melimpah. Namun, lebih dari sekadar perayaan, 
Bakawuah Adat juga menjadi simbol kebersamaan masyarakat nagari, ajang pelestarian nilai-nilai adat 
Minangkabau, serta ruang pewarisan budaya melalui pertunjukan seni, doa bersama, dan pelibatan seluruh 
unsur masyarakat, seperti niniak mamak, bundo kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak nagari. 

Tradisi Bakawuah juga erat kaitannya dengan situs sejarah seperti Makam Rajo Jambu Lipo, yang 
menjadi simbol spiritual dan kultural masyarakat Nagari Latang. Prosesi adat yang dilaksanakan tidak 
hanya menunjukkan penghormatan terhadap leluhur dan sejarah panjang nagari, tetapi juga 
memperlihatkan bagaimana adat Minangkabau tetap hidup dan relevan dalam kehidupan masyarakat masa 
kini. Dalam konteks tersebut, Bakawuah Adat bukan hanya ritual panen biasa, tetapi menjadi media 
penguatan identitas, kesadaran sejarah, dan semangat kolektif warga nagari. 

Pelaksanaan Kuliah Kerja Nyata (KKN) Universitas Negeri Padang tahun 2025 di Nagari Latang 
memberikan kesempatan bagi mahasiswa untuk berpartisipasi langsung dalam kegiatan Bakawuah Adat, 
sekaligus menggali makna mendalam di balik tradisi ini. Melalui interaksi dengan masyarakat, wawancara 
dengan tokoh adat, dan observasi langsung, mahasiswa memperoleh wawasan tentang bagaimana 
Bakawuah Adat berperan sebagai sarana pendidikan karakter, penguatan nilai sosial, serta penjaga 
kesinambungan adat di tengah tekanan zaman modern. 

Seperti dikemukakan oleh Djamaris (2002), tradisi adat memainkan peran penting dalam 
mentransmisikan nilai-nilai moral kepada generasi muda, yang pada akhirnya memperkuat jati diri 
masyarakat. Haris (2019) bahwa pelestarian budaya lokal mampu membangun kohesi sosial dan mencegah 
krisis identitas. Oleh karena itu, pelaksanaan Bakawuah Adat menjadi contoh konkret bagaimana tradisi 
lokal tidak hanya dipertahankan, tetapi juga dikontekstualisasikan dengan kebutuhan sosial dan budaya 
masa kini. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam peran 
Bakawuah Adat sebagai pesta pasca panen yang memiliki nilai budaya tinggi, serta fungsinya dalam 
mengokohkan jati diri masyarakat dan mendorong pelestarian budaya lokal. Kajian ini juga merupakan 
refleksi dari pengalaman langsung mahasiswa KKN UNP selama berada di Nagari Latang, yang diharapkan 
dapat menjadi kontribusi ilmiah dalam mendokumentasikan kearifan lokal dan menginspirasi pelestarian 
budaya serupa di daerah lain di Indonesia. 

 
B. METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 
menggambarkan secara mendalam pelaksanaan Bakawuah Adat serta nilai-nilai budaya yang terkandung 
di dalamnya, khususnya dalam konteks penguatan jati diri masyarakat dan pelestarian budaya lokal di 
Nagari Latang, Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung. Pendekatan kualitatif dipilih karena 
memungkinkan peneliti menangkap makna sosial dan budaya dari perspektif masyarakat setempat, 
sehingga tradisi dapat dipahami sebagai realitas yang hidup, dinamis, dan terus berkembang. Pengumpulan 
data dilakukan melalui wawancara mendalam dengan berbagai tokoh adat dan masyarakat yang memiliki 
otoritas serta pengalaman langsung dalam pelaksanaan Bakawuah Adat. Informan utama dalam penelitian 
ini adalah Rajo Tigo Selo sebagai pemegang otoritas tertinggi dalam sistem adat Nagari Latang, yang 
pandangannya memberikan gambaran makro tentang fungsi, filosofi, dan dinamika tradisi adat di tengah 
perubahan zaman.  

Selain itu, wawancara juga dilakukan dengan ninik mamak yang mengatur struktur sosial dan 
hukum adat di tingkat suku, alim ulama sebagai penjaga harmoni antara nilai adat dan syariat, cerdik pandai 
yang berperan dalam pelestarian ilmu pengetahuan serta sejarah adat Minangkabau, dan masyarakat 
umum baik generasi tua maupun generasi muda sebagai pewaris dan penerus tradisi. Data tambahan 
diperoleh melalui observasi langsung selama pelaksanaan kegiatan KKN, khususnya saat prosesi Bakawuah 
Adat dan aktivitas adat lainnya, yang mencakup pengamatan terhadap simbol budaya, partisipasi 
masyarakat, serta ekspresi seni dan ritual dalam tradisi tersebut. Dokumentasi dilakukan dalam bentuk 
catatan lapangan, foto, rekaman kegiatan, serta penelusuran literatur lokal dan kajian akademik terkait 
budaya Minangkabau. Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dengan membandingkan 
informasi dari berbagai informan untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan objektif. Seluruh data 
kemudian dianalisis secara naratif-deskriptif guna menggambarkan bagaimana Bakawuah Adat berperan 
sebagai perekat sosial, penjaga identitas budaya, dan sarana pelestarian warisan lokal di tengah tantangan 
modernisasi dan globalisasi. 



Jurnal Pendidikan Agama Islam  Vol. 04 No. 02 Tahun 2025, 260-267  262 

 
 

Identifikasi 
Masalah & Tujuan 

 
Pengumpulan 

Data 

Mulai Analisis Data 

Kesimpulan 

Selesai 

 
Gambar 1.1 Alur Penelitian 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Alur penelitian dimulai dari tahap mulai, kemudian dilanjutkan pada proses identifikasi masalah 
dan tujuan untuk menentukan fokus utama penelitian serta arah yang ingin dicapai. Setelah masalah dan 
tujuan dirumuskan dengan jelas, langkah berikutnya adalah pengumpulan data melalui berbagai metode 
seperti observasi, wawancara, maupun penelusuran dokumen yang relevan. Data yang telah terkumpul 
kemudian dianalisis guna menemukan pola, makna, dan jawaban atas persoalan yang diteliti. Tahap 
selanjutnya adalah menarik kesimpulan sebagai hasil akhir dari proses analisis, yang berfungsi menjawab 
tujuan penelitian secara menyeluruh. Keseluruhan rangkaian ini kemudian diakhiri pada tahap selesai, yang 
menandai berakhirnya proses penelitian dari awal hingga akhir. 

 
C. RESULT AND DISCUSSION 

1. Makna Filosofis Bakawuah Adat 
Tradisi Bakawuah Adat di Nagari Latang, Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung, tidak 

hanya berfungsi sebagai pesta pasca panen, tetapi juga sarat akan makna filosofis yang melekat kuat dalam 
kehidupan masyarakat Minangkabau. Sebagai warisan budaya yang telah turun-temurun dilaksanakan, 
Bakawuah Adat mencerminkan nilai-nilai religiusitas, sosial, dan budaya yang menyatu dalam satu 
rangkaian prosesi adat. Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang kian deras, tradisi ini tetap 
bertahan dan terus diwariskan, menjadikannya sebagai salah satu simbol jati diri masyarakat Nagari 
Latang. 

Secara filosofis, Bakawuah Adat menjadi wujud rasa syukur masyarakat kepada Tuhan Yang Maha 
Esa atas hasil panen yang melimpah. Tradisi ini dibuka dengan pembacaan doa bersama oleh alim ulama, 
sebagai pengingat bahwa segala rezeki dan keberhasilan yang diperoleh tidak terlepas dari kehendak Ilahi. 
Bapak Jon Aprizal, Wali Nagari Latang, dalam wawancara yang dilakukan selama kegiatan Kuliah Kerja 
Nyata (KKN), menyampaikan bahwa "Bakawuah bukan hanya pesta adat, tetapi bentuk hubungan spiritual 
antara masyarakat dengan Tuhan. Melalui doa dan nazar ini, kami berharap hasil pertanian kami tetap 
subur dan berkah setiap tahun." 

Lebih dari itu, tradisi Bakawuah juga mengandung makna kebersamaan dan solidaritas sosial. 
Seluruh elemen masyarakat niniak mamak, bundo kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak nagari ikut 
terlibat aktif dalam setiap tahapan acara. Salah satu momen penting dalam pelaksanaan Bakawuah adalah 
makan bajamba atau makan bersama dalam satu dulang besar, yang melambangkan kesetaraan dan 
kerukunan sosial. Dalam budaya Minangkabau, makan bajamba adalah simbol penting dari nilai sakato 
(sepakat), sajalan (sejalan), dan sasibak (searah). Melalui prosesi ini, masyarakat tidak hanya saling berbagi 
makanan, tetapi juga memperkuat rasa kekeluargaan dan kebersamaan antarsesama. 

Tradisi ini juga memiliki dimensi edukatif dan historis. Anak-anak dan remaja yang dilibatkan 
dalam prosesi ini akan mengenal dan mempelajari adat istiadat dari para orang tua dan tokoh adat. Dalam 
hal ini, Bakawuah berfungsi sebagai wahana pendidikan karakter dan pewarisan budaya. Bapak Jon Aprizal 
menambahkan bahwa "Melalui Bakawuah, anak-anak Nagari Latang dapat belajar langsung tentang adat 
dan tata cara menghormati leluhur serta alam. Ini penting agar mereka tetap mengenal akar budaya mereka 
sendiri." 



Tidak hanya itu, Bakawuah juga erat kaitannya dengan pelestarian situs sejarah dan budaya lokal, 
seperti keberadaan Makam Rajo Jambu Lipo, yang setiap tahunnya menjadi bagian dari rute prosesi adat. 
Kunjungan ke makam ini bukan sekadar ziarah, tetapi bentuk penghormatan terhadap sejarah panjang 
Nagari Latang dan para pendirinya. Nilai historis ini memperkuat kesadaran kolektif masyarakat akan 
pentingnya menghargai leluhur sebagai bagian dari pembentukan identitas nagari. 

Aspek lain yang tak kalah penting adalah seni pertunjukan dalam tradisi Bakawuah, seperti 
pertunjukan randai yang diselenggarakan pada malam hari. Kesenian ini bukan sekadar hiburan, melainkan 
sarana ekspresi budaya yang sarat makna. Tari misalnya, menggambarkan kekuatan dan ketangguhan 
masyarakat agraris yang hidup berdampingan dengan alam. Seni dan budaya yang ditampilkan menjadi 
daya tarik tersendiri yang potensial dikembangkan sebagai wisata budaya, seperti yang telah mulai dirintis 
di Nagari Latang. 

Secara keseluruhan, Bakawuah Adat merupakan cerminan identitas kolektif masyarakat Nagari 
Latang. Tradisi ini adalah bentuk perlawanan halus terhadap homogenisasi budaya akibat modernisasi. 
Dengan tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat Nagari 
Latang berhasil membangun jembatan antara masa lalu, masa kini, dan masa depan. 

Melalui wawancara dan observasi selama kegiatan KKN UNP, dapat disimpulkan bahwa filosofi 
Bakawuah tidak hanya hidup dalam simbol-simbol dan prosesi adat, tetapi juga mewujud nyata dalam 
praktik sosial, spiritualitas, dan pola interaksi masyarakat Nagari Latang. Sebagaimana diungkapkan oleh 
Wali Nagari Jon Aprizal, "Kami percaya bahwa selagi adat masih dihormati, maka nagari akan tetap kuat 
dan dihargai." 
 
2. Penguatan Jati Diri Masyarakat 

Bagindo Tankasa, salah seorang ninik mamak terkemuka di Nagari Latang, menegaskan bahwa 
Bakawuah Adat adalah benteng terakhir dalam menjaga jati diri masyarakat di tengah derasnya arus 
perubahan. “Bakawuah itu bukan sekadar acara makan bajamba atau alek nagari. Di situlah anak 
kamanakan diajari kembali tentang siapa dirinya, dari mana asal usulnya, dan bagaimana adat harus 
dijunjung tinggi. Kalau tradisi ini hilang, maka hilanglah identitas urang Latang,” ujar Bagindo dengan suara 
lantang, penuh wibawa sebagai seorang ninik mamak. 

Penguatan jati diri masyarakat merupakan hal yang sangat penting dalam menjaga keberlanjutan 
budaya, nilai, dan cara hidup suatu komunitas. Jati diri bukan hanya terlihat dari hal-hal lahiriah seperti 
pakaian adat atau bentuk rumah gadang, tapi lebih dalam lagi menyangkut cara berpikir, bersikap, dan 
hidup sesuai dengan nilai-nilai yang telah diwariskan. Bagi masyarakat Minangkabau, jati diri itu lekat 
dengan adat yang berpijak pada falsafah “adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah.” Di Nagari Latang, 
Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung, tradisi Bakawuah Adat menjadi salah satu bentuk nyata 
bagaimana jati diri itu terus dijaga dan dikuatkan dari generasi ke generasi. 

Bakawuah Adat di Nagari Latang merupakan prosesi adat yang dilaksanakan sebagai bentuk rasa 
syukur kepada Allah SWT setelah panen, sekaligus menjadi penanda dimulainya musim tanam berikutnya. 
Namun, lebih dari sekadar ritual agraris, Bakawuah memiliki makna sosial dan kultural yang mendalam. Ia 
menjadi ruang sakral tempat masyarakat belajar dan kembali menyatu dengan akar budaya mereka. Dalam 
prosesi ini, hadir para niniak mamak, alim ulama, cadiak pandai, bundo kanduang, dan seluruh unsur 
masyarakat yang menunjukkan bahwa adat bukan milik segelintir orang, melainkan menjadi bagian dari 
hidup seluruh lapisan nagari. Kehadiran semua elemen masyarakat ini menghidupkan kembali semangat 
dan rasa memiliki terhadap warisan budaya. 

Dalam pelaksanaan Bakawuah, nilai-nilai penting seperti musyawarah dan gotong royong benar-
benar terasa saat prosesi berlangsung. Semua orang turun tangan; ada yang menyembelih kerbau, ada yang 
memasak, dan ada yang menyiapkan tempat makan bajamba. Kegiatan ini tak hanya mempererat hubungan 
antarwarga, tapi juga menumbuhkan rasa memiliki terhadap adat dan nagari. Anak-anak dan remaja juga 
ikut terlibat, menarikan tarian daerah seperti tari panen, tari cewang, dan tari piring. Di sinilah letak 
pentingnya pembelajaran karakter yang tumbuh dari kehidupan sehari-hari, bukan dari teori, tetapi dari 
keterlibatan langsung dan kebersamaan yang hangat. 

Bakawuah Adat juga memperkuat kesadaran akan pentingnya menghargai nilai-nilai lokal. Dalam 
situasi zaman yang serba cepat dan sering kali cenderung mengarah pada homogenisasi budaya, 
keberadaan tradisi ini menjadi pengingat bahwa jati diri tidak boleh dikorbankan demi modernitas. 
Masyarakat Nagari Latang menunjukkan bahwa mereka bisa mengikuti perkembangan zaman tanpa 
melepaskan akar budaya. 

Bakawuah menjadi wadah di mana nilai-nilai spiritual dan religius berinteraksi dengan adat secara 
harmonis. Sebagaimana tercermin dalam falsafah Minangkabau, adat dan agama berjalan seiringan. Tradisi 
Bakawuah dimulai dengan doa bersama dan ditutup dengan harapan akan keberkahan dari Allah SWT. 



Jurnal Pendidikan Agama Islam  Vol. 04 No. 02 Tahun 2025, 260-267  264 

 
 
Dalam suasana seperti ini, masyarakat tidak hanya diingatkan akan pentingnya adat, tetapi juga tentang 
hubungan mereka dengan Sang Pencipta. 

Peran tokoh adat dalam Bakawuah juga sangat besar. Para niniak mamak dan penghulu tidak hanya 
memberikan nasihat, tapi benar-benar hadir sebagai panutan. Petuah dan kata-kata mereka menjadi 
penuntun, bukan hanya untuk hari itu, tapi untuk kehidupan sehari-hari. Dari cara mereka berbicara, 
bersikap, dan mengambil keputusan, masyarakat belajar makna bertanggung jawab, keadilan, dan 
kehormatan. Figur-figur ini menjadi jembatan antara nilai lama dan kehidupan kini. 

Dengan demikian, Bakawuah Adat bukan hanya tentang mempertahankan tradisi, tapi juga tentang 
menanamkan nilai untuk masa depan. Ia menjadi pengikat antar generasi, memperkuat akar budaya sambil 
membentuk ranting-ranting baru yang lebih siap menghadapi dunia luar. Melalui Bakawuah, masyarakat 
Nagari Latang memperlihatkan bahwa jati diri bukan sesuatu yang tetap, melainkan harus terus dirawat 
dan diperbarui sesuai dengan tantangan zaman. Selama adat masih dijunjung, selama nilai-nilai leluhur 
masih hidup dalam setiap tindakan masyarakat, maka selama itu pula jati diri mereka akan tetap kokoh, 
tidak tergoyahkan oleh perubahan, tetapi justru semakin teguh karena terus berakar dan bertumbuh. 

Bagindo Tankasa kembali menegaskan bahwa peran niniak mamak dalam Bakawuah bukan hanya 
datang saat acara, tapi harus menjadi pembimbing sehari-hari. “Kami niniak mamak harus hadir, bukan 
hanya duduk di balai-balai adat, tapi ikut membimbing anak kamanakan dalam setiap langkah. Melalui 
Bakawuah, kito menanamkan rasa hormat, tanggung jawab, dan gotong royong, agar generasi muda tidak 
tercerabut dari akar budayanya,” tutup Bagindo Tankasa dengan penuh harap agar tradisi ini terus lestari 
hingga anak cucu mendatang. 

 
3. Peran Tokoh Adat dan Struktur Sosial 

Peran tokoh adat dalam pelaksanaan Berkaul Adat di Nagari Latang, Kabupaten Sijunjung 
memegang posisi sentral dalam setiap prosesi adat yang berlangsung. Niniak mamak, bundo kanduang, 
mamak kepala suku, alim ulama, cadiak pandai, pemuda-pemudi, dan seluruh unsur masyarakat lainnya 
memiliki fungsi dominan yang saling melengkapi, menjadikan pelaksanaan adat sebagai wujud kolektif 
masyarakat nagari. Niniak mamak sebagai pemegang amanah adat bertanggung jawab menjaga keaslian 
nilai-nilai yang diwariskan secara turun-temurun, memimpin musyawarah adat, dan menjadi pengambil 
keputusan bersama pemerintah nagari, terutama dalam perencanaan penting seperti penetapan Nagari 
Latang sebagai kawasan wisata budaya. Bundo kanduang memegang peran dalam menyiapkan dulang 
(jujung) yang berisi lamang dan nasi untuk dibawa saat prosesi arak-arakan menuju lokasi tobek, diiringi 
doa yang dipimpin oleh alim ulama dan tokoh adat. Ada pula pemimpin adat yang ditetapkan dalam prosesi 
Batagak Gala, yang memimpin jalannya upacara dan memastikan nilai-nilai adat tetap dijunjung tinggi 
dalam setiap tahapannya. 

Menurut Datuak Jaro, salah seorang niniak mamak yang dituakan di Nagari Latang, pelaksanaan 
Berkaul Adat bukan hanya menjadi tanggung jawab para tetua adat, melainkan menjadi ruang partisipasi 
aktif seluruh unsur masyarakat. “Kito niniak mamak batanggung jawab untuk menjaga keaslian nilai-nilai 
adat, tapi pelaksanaan Bakawuah Adat itu tidak akan hidup tanpa kebersamaan seluruh anak nagari. Ada 
suku nan batagak gala, ada Bundo Kanduang nan menyusun dulang, ada alim ulama nan manatang doa, dan 
ada pemuda nan manata tempat serta mengatur alek. Semua punyo peran, semua punyo bagian,” 
ungkapnya tegas saat ditemui di rumah gadangnya yang penuh dengan simbol-simbol adat. Hal ini 
menunjukkan bahwa Berkaul Adat adalah manifestasi nyata dari filosofi "adat basandi syarak, syarak 
basandi Kitabullah," di mana adat, agama, dan kehidupan sosial masyarakat berjalan harmonis dalam 
sebuah sistem nilai yang hidup. 

Dalam prosesi Berkaul Adat, terdapat tiga aspek utama yang dijalankan dengan seksama. Tahap 
perencanaan dimulai dengan musyawarah adat di balai-balai, tahap persiapan dilakukan melalui kegiatan 
gotong royong membersihkan kampung adat, dan tahap pelaksanaan mencakup penyembelihan kerbau, 
tari pasambahan, doa bersama, hingga makan bajamba. Setiap tahapan mengandung nilai dakwah bil hal 
(dakwah melalui tindakan nyata) dan dakwah bil lisan (dakwah melalui nasihat dan ucapan), di mana 
masyarakat tidak hanya diajarkan nilai secara teori, namun terlibat langsung dalam praktik kehidupan adat 
yang penuh makna. Pesan-pesan dakwah yang disampaikan meliputi nilai-nilai musyawarah, ta’awun 
(tolong-menolong), sedekah, serta harapan akan keselamatan nagari. Acara ini ditutup dengan kemeriahan 
panjat pinang yang melibatkan pemuda-pemudi Nagari Latang, menumbuhkan semangat solidaritas dan 
kebersamaan antar generasi. 

Datuak Ponjio Alam menambahkan bahwa peran niniak mamak tidak berhenti pada prosesi adat, 
namun juga meluas pada pengambilan keputusan strategis bersama pemerintah nagari, terutama saat 
Nagari Latang dimasukkan ke dalam program kawasan wisata budaya. 

 “Ketika Nagari Latang dimasukkan ke dalam program wisata budaya, kami niniak mamak duduk 
basamo dengan Wali Nagari, membicarakan bagaimana cara menjaga marwah Bakaua Adat ini. Kami tidak 



ingin tradisi ini berubah menjadi sekadar tontonan wisata. Esensinya sebagai bentuk syukur dan 
permohonan keselamatan nagari harus tetap terjaga. Adat bukan untuk dipertontonkan, tapi untuk 
diwariskan,” ujar Datuak Ponjio dengan nada tegas. Ia juga mengapresiasi peran pemuda dan Pokdarwis 
yang dinilai telah memainkan peran penting dalam mendampingi tamu undangan, termasuk mahasiswa 
KKN UNP 2025, saat acara Bakaua Adat berlangsung. “Anak-anak kito dari Pokdarwis alhamdulillah sudah 
mengerti sopan santun adat. Mereka mendampingi tamu, termasuk anak-anak KKN, sambil menjelaskan 
makna dan filosofi dari setiap prosesi. Ini contoh dakwah bil hal nan kami wariskan, yakni mengajarkan 
adat dengan perbuatan nyata,” tutup Datuak Ponjio sambil menegaskan pentingnya regenerasi pemahaman 
adat bagi anak nagari. 

Struktur sosial dalam pelaksanaan adat di Nagari Latang mencerminkan pola kehidupan yang 
tertib, terkontrol, dan partisipatif. Masyarakat aktif bergotong royong membersihkan kawasan kampung 
adat sebelum acara, Bundo Kanduang menyiapkan lamang dan nasi, sedangkan pemuda dan Pokdarwis 
menjadi pemandu yang ramah dan sopan bagi tamu undangan. Mahasiswa KKN UNP 2025 yang turut hadir 
di acara Bakaua Adat merasakan kehangatan tersebut, di mana mereka diperlakukan layaknya masyarakat 
setempat dan dipandu memahami makna di balik setiap prosesi adat. Ini menunjukkan betapa kuatnya nilai 
keterbukaan dan kekerabatan di tengah masyarakat Nagari Latang, yang tidak hanya mempertahankan adat 
sebagai simbol budaya, tetapi juga sebagai alat perekat sosial antar generasi dan antar tamu dari luar. 

Makna Berkaul Adat di Nagari Latang juga sangat erat dengan struktur sosial Minangkabau yang 
bersifat matrilineal, di mana garis keturunan dan kepemilikan tanah ulayat diwariskan melalui garis ibu. 
Rumah gadang menjadi pusat aktivitas adat dan sosial keluarga, tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi 
juga sebagai ruang bermusyawarah, pelaksanaan upacara adat, serta tempat merawat anggota keluarga. 
Kaum adat terbagi ke dalam suku-suku yang masing-masing dipimpin oleh mamak kepala suku. Kegiatan 
adat seperti Batobo Kongsi (kerja sama bertani atau membangun) mencerminkan semangat gotong royong 
yang hidup dalam keseharian masyarakat. Tradisi Berkaul Adat menjadi simbol perlawanan halus terhadap 
homogenisasi budaya modern, di mana Nagari Latang menunjukkan bahwa mereka mampu beradaptasi 
dengan perkembangan zaman tanpa harus kehilangan akar budayanya. 

  
4. Pendidikan Karakter dan Sosial 

Tradisi Bakawuah Adat di Nagari Latang bukan sekadar perayaan, melainkan sebuah wahana yang 
berperan penting dalam pendidikan karakter dan sosial bagi masyarakatnya. Tradisi ini menjadi media 
strategis untuk mentransmisikan nilai-nilai budaya kepada generasi muda, memperkuat identitas lokal, 
serta melindungi warisan leluhur dari pengikisan akibat modernisasi. 

Bakawuah Adat berfungsi sebagai wahana pendidikan karakter dan pewarisan budaya. Anak-anak 
dan remaja dilibatkan dalam prosesi ini untuk mengenal dan mempelajari adat istiadat secara langsung dari 
para orang tua dan tokoh adat. Menurut Wali Nagari Latang, Bapak Jon Aprizal, “Melalui Bakawuah, anak-
anak Nagari Latang dapat belajar langsung tentang adat dan tata cara menghormati leluhur serta alam. Ini 
penting agar mereka tetap mengenal akar budaya mereka sendiri.” 

Pelestarian budaya tidak hanya melalui dokumentasi, tetapi juga melalui praktik langsung dan 
keterlibatan emosional. Remaja dan anak-anak diajak tidak hanya sebagai penonton, tetapi juga sebagai 
pelaku aktif dalam seni pertunjukan, persiapan acara, hingga dalam memahami filsofi di balik setiap prosesi. 
Keterlibatan ini menumbuhkan rasa memiliki terhadap adat dan nagari. Contohnya, anak-anak dan remaja 
ikut menarikan tarian daerah seperti tari panen, tari cewang, dan tari piring. 

Dalam pelaksanaan Bakawuah, nilai-nilai penting seperti gotong royong benar-benar terasa. 
Seluruh elemen masyarakat, termasuk niniak mamak, bundo kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak 
nagari, ikut terlibat aktif dalam setiap tahapan acara. Semua orang turun tangan, ada yang menyembelih 
kerbau, memasak, atau menyiapkan tempat makan bajamba. Kegiatan ini tidak hanya mempererat 
hubungan antarwarga, tetapi juga menumbuhkan rasa memiliki terhadap adat dan nagari. Salah satu 
momen penting adalah tradisi makan bajamba atau makan bersama dalam satu dulang besar, yang 
melambangkan kesetaraan dan kerukunan sosial. 

Tradisi ini juga memiliki dimensi historis. Bakawuah Adat erat kaitannya dengan pelestarian situs 
sejarah dan budaya lokal, seperti Makam Rajo Jambu Lipo. Kunjungan ke makam ini merupakan bentuk 
penghormatan terhadap sejarah panjang Nagari Latang dan para pendirinya, yang memperkuat kesadaran 
kolektif masyarakat akan pentingnya menghargai leluhur sebagai bagian dari pembentukan identitas 
nagari. Tradisi ini juga menjadi media penguatan identitas, kesadaran sejarah, dan smangat kolektif warga 
nagari Para tokoh adat, seperti niniak mamak, bundo kanduang, dan alim ulama, memegang peran penting 
sebagai pelindung nilai-nilai adat. Mereka memastikan bahwa pengetahuan dan kearifan lokal tetap hidup 
dan berkembang melalui sistem pewarisan lisan atau ritual adat yang terus dipertahankan. Petuah dan 
nasihat dari para tokoh adat menjadi penuntun bagi masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. 
 



Jurnal Pendidikan Agama Islam  Vol. 04 No. 02 Tahun 2025, 260-267  266 

 
 
5. Pelestarian Budaya Lokal 

Pelestarian budaya lokal menjadi aspek krusial dalam mempertahankan eksistensi suatu 
masyarakat adat ditengah arus perubahan global. Di Nagari Latang, pelestarian budaya bukan hanya 
wacana atau symbol seremonial, tetapi telah terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat melalui 
tradisi seperti Bakawuah adat. Tradisi ini menjadi media strategis untuk mentransmisikan nilai-nilai 
budaya kepada generasi muda, memperkuat identitas lokal, serta melindungi warisan leluhur dari 
pengikisan akibat modernisasi. 

Salah satu bentuk nyata pelestarian budaya adalah pelibatan aktif generasi muda dalam seluruh 
rangkaian kegiatan Bakawuah Adat. Remaja dan anak-anak diajak tidak hanya sebagai penonton, tetapi juga 
sebagai pelaku aktif dalam seni pertunjukkan, persiapan acara, hingga dalam memahami filosofi dibalik 
setiap prosesi. Hal ini membuktikan bahwa pelestarian budaya tidak cukup hanya dengan dokumentasi atau 
pengarsipan, melainkan melalui praktik langsung dan keterlibatan emosional. 

Masyarakat Nagari Latang menjaga kesinambungan budaya melalui pendekatan structural. Tokoh 
adat sperti niniak mamak, bundo kanduang, dan alim ulama memegang penting peran sebagai pelindung 
nilai-nilai adat. Dengan sistem pewarisan lisan atau ritual adat yang terus dipertahankan, mereka 
memastikan bahwa pengetahuan dan kearifan lokal tetap hidup dan berkembang. Struktur sosial yang 
berbasis gotong royong turut memperkuat semangat pelestarian ini, karena setiap individu merasa 
memiliki tanggung jawab terhadap kalangsungan adat. 

Di sisi lain, peran Lembaga pendidikan dan pemerintah nagari juga signifikan dalam mendukung 
pelestarian budaya lokal. Sekolah-sekolah mulai mengintegrasikan muatan lokal dalam kurikulum, seperti 
Pelajaran adat dan seni tradisional Minangkabau. Pemerintah nagari pun melakukan kegiatan adat secara 
rutin, menjadikannya adanya sinergi antara masyarakat adat, Lembaga pendidikan, dan pemerintah dalam 
menjaga warisan budaya. 

Keberadaan tempat-tempat budaya seperti Makam Rajo Jambu Lipo menjadi penanda penting 
dalam menjaga memorti kolektif masyarakat. Ziarah dan prosesi adat yang dilakukan dilokasi tersebut tidak 
hanya menjadi aktivitas spiritual, tetapi juga bentuk rekognisi terhadap Sejarah dan pendiri nagari. Dengan 
demikian, pelestarian budaya lokal juga mencakup pelestarian situs-situs bersejarah yang memiliki nilai 
simbolik tinggi bagi identitas masyarakat. Pelestarian budaya tidak hanya soal mempertahankan masa lalu, 
tetapi juga soal membangun masa depan yang berakar kuat pada nilai-nilai loakl. Nagari Latang telah 
menunjukkan bahwa pelestarian budaya bisa berjalan berdampingan dengan perkembangan zaman. 
Selama nilai adat tetap diunjung, selama masyarakat Bersatu menjaga tradisi, maka budaya lokal akan terus 
hidup, bertumbuh, dan memberi makna dalam kehidupan masyarakat modern. 

 
D. CONCLUSION 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan analisis data, dapat disimpulkan bahwa Bakawuah 
Adat di Nagari Latang memiliki peran yang sangat penting dalam mengokohkan jati diri masyarakat 
sekaligus mendorong pelestarian budaya lokal. Tradisi ini tidak hanya menjadi pesta pasca panen sebagai 
wujud rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, tetapi juga berfungsi sebagai perekat sosial, media 
pewarisan nilai adat, dan sarana pendidikan karakter bagi generasi muda. 

Pelaksanaan Bakawuah Adat melibatkan seluruh unsur masyarakat—niniak mamak, bundo 
kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak nagari—yang memperkuat nilai kebersamaan, kesetaraan, dan 
solidaritas sosial. Tradisi ini juga menjaga kesinambungan warisan budaya melalui pelestarian simbol-
simbol adat, situs sejarah seperti Makam Rajo Jambu Lipo, serta seni pertunjukan tradisional yang menjadi 
bagian integral dari prosesi. 

Dengan demikian, tujuan penelitian untuk mengkaji peran Bakawuah Adat sebagai sarana 
penguatan identitas masyarakat dan pelestarian budaya di Nagari Latang telah tercapai. Hasil penelitian ini 
memperlihatkan bahwa tradisi Bakawuah Adat mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa 
kehilangan nilai-nilai filosofisnya, sehingga dapat menjadi model pelestarian budaya di daerah lain di 
Indonesia. 
 
E. ACKNOWLEDGE 

Peneliti menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh pihak yang telah 
memberikan dukungan dalam proses penyusunan penelitian berjudul “Peran Bakawuah Adat dalam 
Mengokohkan Jati Diri Masyarakat dan Mendorong Pelestarian Budaya di Nagari Latang.” Ucapan terima 
kasih secara khusus ditujukan kepada Rajo Tigo Selo Nagari Latang yang telah memberikan kesempatan, 
waktu, serta penjelasan mendalam mengenai makna filosofis dan pelaksanaan Bakawuah Adat. 
Penghargaan yang tulus juga peneliti sampaikan kepada para ninik mamak, alim ulama, serta cerdik pandai 



yang telah berbagi pengetahuan, pengalaman, dan pandangan tentang nilai-nilai adat dan peranannya 
dalam kehidupan masyarakat. 

Peneliti turut berterima kasih kepada masyarakat Nagari Latang, baik generasi tua maupun 
generasi muda, atas keterbukaan dan partisipasi aktif selama proses wawancara dan observasi 
berlangsung. Tidak lupa kepada pemerintah nagari dan seluruh pihak yang terlibat dalam pelaksanaan 
kegiatan KKN, peneliti menyampaikan apresiasi atas dukungan administratif dan fasilitas yang diberikan 
sehingga penelitian ini dapat terlaksana dengan baik. 

Akhirnya, peneliti mengucapkan terima kasih kepada para dosen pembimbing dan pihak akademik 
yang telah memberikan arahan, masukan, serta motivasi dalam penyempurnaan penelitian ini. Semoga 
segala bentuk bantuan, dukungan, dan kerja sama yang telah diberikan menjadi amal kebaikan dan 
memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan serta pelestarian budaya lokal. 

 
F. REFERENCES 

Djamaris, E. (2002). Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jakarta: Balai Pustaka. 
 
Haris, A. (2019). Pelestarian Budaya Lokal sebagai Upaya Menjaga Identitas Bangsa. Jurnal Sosial dan 

Budaya. 
Prasetyo, D. A., & Syafrini, D. (2023). Partisipasi Masyarakat dalam Pengembangan Pariwisata Budaya di 

Perkampungan Adat Nagari Sijunjung Sumatera Barat. Jurnal Perspektif: Jurnal Kajian Sosiologi 
dan Pendidikan, Universitas Negeri Padang. 

Prabowo, S. E., Hamid, D., & Prasetya, A. (2016). Analisis Partisipasi Masyarakat dalam Pengembangan Desa 
Wisata (Studi pada Desa Pujonkidul Kecamatan Pujon Kabupaten Malang). Jurnal Administrasi 
Bisnis, 33(2). 

Rochmadi, N. (2012). Menjadikan Nilai Budaya Gotong-Royong Sebagai Common Identity Dalam Kehidupan 
Bertetangga Negara-Negara ASEAN. Universitas Negeri Malang. 

Wahyuni, E., Loravianti, S., & Martion, M. (2018). Bakawuah: Sebuah Karya Seni yang Berangkat dari Tradisi 
Makan Bakawuah di Nagari Andaleh Baruah Bukit. Gorga: Jurnal Seni Rupa, Universitas Negeri 
Medan. 

Zullyani, Y., dkk. (2021). Fungsi Tari Tanduak dalam Upacara Bakawuah di Nagari Latang, Sijunjung. Jurnal 
Sendratasik, Universitas Negeri Padang. 

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan). Pengembangan Pariwisata Perkampungan Adat di Kabupaten 
Sijunjung Sumatera Barat. 


