Jurnal Pendidikan Agama Islam
Volume 04 No 02 Tahun 2025, 260-267 o
E-ISSN : 2828-2337
Open Access: https:

journal.uniga.ac.id/index.php /]JPAl/issue/archive

Peran Bakawuah Adat Dalam Mengokohkan Jati Diri
Masyarakat Dan Mendorong Pelestarian Budaya Di Nagari

Latang
Alfa Rehan Oktori Rahmadana *, Andri Saputra 2, Mutia Srimaningsi 3 Nabilla 4
Reva Lina Putri 5 Dori Yuvenda ¢

123456 Universitas Negeri Padang
Corresponding author Alfarehanor23@gmail.com

ARTICLE INFO ABSTRAK

Avrticle history:

Received 15 September 2025
Revised 25 September 2025
Accepted 30 September 2025
Auvailable online 1 Oktober 2025

Penelitian ini membahas peran Bakawuah Adat sebagai pesta pasca panen
dalam memperkuat jati diri dan melestarikan budaya lokal di Nagari
Latang, Sijunjung, Sumatera Barat. Menggunakan metode kualitatif
deskriptif, data diperoleh dari wawancara dengan tokoh adat, niniak
mamak, alim ulama, cadiak pandai, serta observasi selama KKN UNP 2025.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bakawuah Adat merupakan bentuk

Kata Kunci:
Bakawuah Adat, Pasca Panen, Jati
Diri, Pelestarian Budaya,

Minangkabau, Nagari Latang.
Keywords:

Customary Bakawuah, Post-
Harvest, Identity, Cultural
Preservation, Minangkabau, Nagari
Latang

syukur kepada Allah SWT atas hasil panen, sekaligus media penguatan
nilai-nilai adat dan syarak. Tradisi ini melibatkan seluruh elemen nagari—
niniak mamak, bundo kanduang, pemuda, dan anak nagari—dalam setiap
prosesi adat. Selain sebagai upacara, Bakawuah juga menjadi sarana
pendidikan karakter dan pewarisan budaya kepada generasi muda melalui

kegiatan bajamba, pertunjukan seni, dan ziarah makam leluhur. Sinergi
antara tokoh adat, pemerintah nagari, dan lembaga pendidikan menjadikan
Bakawuah tetap lestari di tengah arus modernisasi. Tradisi ini menjadi
bukti bahwa kearifan lokal dapat menjadi benteng identitas masyarakat di
era global.

[@Nolel

This is an open access article under the CC BY-SA
license.

Copyright © 2022 by Author. Published by
Universitas Garut.

ABSTRACT

This study discusses the role of Bakawuah Adat as a post-harvest festival in
strengthening identity and preserving local culture in Nagari Latang, Sijunjung, West Sumatra. Using
descriptive qualitative methods, data were obtained from interviews with traditional leaders, niniak mamak,
alim ulama, cadiak pintar, and observations during the 2025 UNP Community Service Program. The results
show that Bakawuah Adat is a form of gratitude to Allah SWT for the harvest, as well as a medium for
strengthening traditional values and syarak. This tradition involves all elements of the nagari—niniak mamak,
bundo kanduang, youth, and children of the nagari—in every traditional procession. In addition to being a
ceremony, Bakawuah also serves as a means of character education and cultural inheritance to the younger
generation through bajamba activities, art performances, and ancestral grave pilgrimages. The synergy
between traditional leaders, the nagari government, and educational institutions ensures that Bakawuah
remains sustainable amidst the current of modernization. This tradition is proof that local wisdom can be a
stronghold of community identity in the global era.

A. INTRODUCTION

Indonesia merupakan negara yang kaya akan ragam budaya, adat istiadat, dan kearifan lokal yang
tumbuh dan berkembang di tengah kehidupan masyarakat. Di antara kekayaan budaya tersebut,
Minangkabau dikenal sebagai salah satu etnis yang memiliki sistem adat yang sangat kuat dan terus hidup
dalam keseharian masyarakatnya. Nilai-nilai adat Minangkabau tidak hanya tertuang dalam bentuk aturan
sosial, tetapi juga dalam tradisi-tradisi yang diwariskan turun-temurun sebagai bagian dari identitas
kolektif. Namun demikian, di tengah derasnya arus globalisasi dan odernisasi, keberadaan tradisi lokal
menghadapi tantangan serius, terutama dalam pewarisan nilai dan kelangsungan pelaksanaannya. Oleh


https://journal.uniga.ac.id/index.php/JPAI/issue/archive
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

karena itu, pelestarian tradisi menjadi bagian penting dalam upaya mempertahankan jati diri masyarakat
dan memperkuat karakter budaya bangsa.

Salah satu tradisi yang masih bertahan dan memiliki arti penting bagi masyarakat Minangkabau,
khususnya di Nagari Latang, Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung, Sumatera Barat, adalah Bakaua
Adat. Tradisi ini merupakan pesta adat pasca panen yang diselenggarakan sebagai bentuk ungkapan rasa
syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa atas hasil bumi yang melimpah. Namun, lebih dari sekadar perayaan,
Bakawuah Adat juga menjadi simbol kebersamaan masyarakat nagari, ajang pelestarian nilai-nilai adat
Minangkabau, serta ruang pewarisan budaya melalui pertunjukan seni, doa bersama, dan pelibatan seluruh
unsur masyarakat, seperti niniak mamak, bundo kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak nagari.

Tradisi Bakawuah juga erat kaitannya dengan situs sejarah seperti Makam Rajo Jambu Lipo, yang
menjadi simbol spiritual dan kultural masyarakat Nagari Latang. Prosesi adat yang dilaksanakan tidak
hanya menunjukkan penghormatan terhadap leluhur dan sejarah panjang nagari, tetapi juga
memperlihatkan bagaimana adat Minangkabau tetap hidup dan relevan dalam kehidupan masyarakat masa
kini. Dalam konteks tersebut, Bakawuah Adat bukan hanya ritual panen biasa, tetapi menjadi media
penguatan identitas, kesadaran sejarah, dan semangat kolektif warga nagari.

Pelaksanaan Kuliah Kerja Nyata (KKN) Universitas Negeri Padang tahun 2025 di Nagari Latang
memberikan kesempatan bagi mahasiswa untuk berpartisipasi langsung dalam kegiatan Bakawuah Adat,
sekaligus menggali makna mendalam di balik tradisi ini. Melalui interaksi dengan masyarakat, wawancara
dengan tokoh adat, dan observasi langsung, mahasiswa memperoleh wawasan tentang bagaimana
Bakawuah Adat berperan sebagai sarana pendidikan karakter, penguatan nilai sosial, serta penjaga
kesinambungan adat di tengah tekanan zaman modern.

Seperti dikemukakan oleh Djamaris (2002), tradisi adat memainkan peran penting dalam
mentransmisikan nilai-nilai moral kepada generasi muda, yang pada akhirnya memperkuat jati diri
masyarakat. Haris (2019) bahwa pelestarian budaya lokal mampu membangun kohesi sosial dan mencegah
krisis identitas. Oleh karena itu, pelaksanaan Bakawuah Adat menjadi contoh konkret bagaimana tradisi
lokal tidak hanya dipertahankan, tetapi juga dikontekstualisasikan dengan kebutuhan sosial dan budaya
masa kini.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam peran
Bakawuah Adat sebagai pesta pasca panen yang memiliki nilai budaya tinggi, serta fungsinya dalam
mengokohkan jati diri masyarakat dan mendorong pelestarian budaya lokal. Kajian ini juga merupakan
refleksi dari pengalaman langsung mahasiswa KKN UNP selama berada di Nagari Latang, yang diharapkan
dapat menjadi kontribusi ilmiah dalam mendokumentasikan kearifan lokal dan menginspirasi pelestarian
budaya serupa di daerah lain di Indonesia.

B. METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk
menggambarkan secara mendalam pelaksanaan Bakawuah Adat serta nilai-nilai budaya yang terkandung
di dalamnya, khususnya dalam konteks penguatan jati diri masyarakat dan pelestarian budaya lokal di
Nagari Latang, Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung. Pendekatan kualitatif dipilih karena
memungkinkan peneliti menangkap makna sosial dan budaya dari perspektif masyarakat setempat,
sehingga tradisi dapat dipahami sebagai realitas yang hidup, dinamis, dan terus berkembang. Pengumpulan
data dilakukan melalui wawancara mendalam dengan berbagai tokoh adat dan masyarakat yang memiliki
otoritas serta pengalaman langsung dalam pelaksanaan Bakawuah Adat. Informan utama dalam penelitian
ini adalah Rajo Tigo Selo sebagai pemegang otoritas tertinggi dalam sistem adat Nagari Latang, yang
pandangannya memberikan gambaran makro tentang fungsi, filosofi, dan dinamika tradisi adat di tengah
perubahan zaman.

Selain itu, wawancara juga dilakukan dengan ninik mamak yang mengatur struktur sosial dan
hukum adat di tingkat suku, alim ulama sebagai penjaga harmoni antara nilai adat dan syariat, cerdik pandai
yang berperan dalam pelestarian ilmu pengetahuan serta sejarah adat Minangkabau, dan masyarakat
umum baik generasi tua maupun generasi muda sebagai pewaris dan penerus tradisi. Data tambahan
diperoleh melalui observasi langsung selama pelaksanaan kegiatan KKN, khususnya saat prosesi Bakawuah
Adat dan aktivitas adat lainnya, yang mencakup pengamatan terhadap simbol budaya, partisipasi
masyarakat, serta ekspresi seni dan ritual dalam tradisi tersebut. Dokumentasi dilakukan dalam bentuk
catatan lapangan, foto, rekaman kegiatan, serta penelusuran literatur lokal dan kajian akademik terkait
budaya Minangkabau. Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dengan membandingkan
informasi dari berbagai informan untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan objektif. Seluruh data
kemudian dianalisis secara naratif-deskriptif guna menggambarkan bagaimana Bakawuah Adat berperan
sebagai perekat sosial, penjaga identitas budaya, dan sarana pelestarian warisan lokal di tengah tantangan
modernisasi dan globalisasi.



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 04 No. 02 Tahun 2025, 260-267 262

Gambar 1.1 Alur Penelitian

 —————

Identifikasi
Masalah & Tujuan

S ——
 —————

Pengumpulan
Data
_

e —
ratsspes
S ——

 —————

Kesimpulan

S ——
—————————

Selesai

D ———————

Alur penelitian dimulai dari tahap mulai, kemudian dilanjutkan pada proses identifikasi masalah
dan tujuan untuk menentukan fokus utama penelitian serta arah yang ingin dicapai. Setelah masalah dan
tujuan dirumuskan dengan jelas, langkah berikutnya adalah pengumpulan data melalui berbagai metode
seperti observasi, wawancara, maupun penelusuran dokumen yang relevan. Data yang telah terkumpul
kemudian dianalisis guna menemukan pola, makna, dan jawaban atas persoalan yang diteliti. Tahap
selanjutnya adalah menarik kesimpulan sebagai hasil akhir dari proses analisis, yang berfungsi menjawab
tujuan penelitian secara menyeluruh. Keseluruhan rangkaian ini kemudian diakhiri pada tahap selesai, yang
menandai berakhirnya proses penelitian dari awal hingga akhir.

C. RESULT AND DISCUSSION

1. Makna Filosofis Bakawuah Adat

Tradisi Bakawuah Adat di Nagari Latang, Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung, tidak
hanya berfungsi sebagai pesta pasca panen, tetapi juga sarat akan makna filosofis yang melekat kuat dalam
kehidupan masyarakat Minangkabau. Sebagai warisan budaya yang telah turun-temurun dilaksanakan,
Bakawuah Adat mencerminkan nilai-nilai religiusitas, sosial, dan budaya yang menyatu dalam satu
rangkaian prosesi adat. Di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang kian deras, tradisi ini tetap
bertahan dan terus diwariskan, menjadikannya sebagai salah satu simbol jati diri masyarakat Nagari
Latang.

Secara filosofis, Bakawuah Adat menjadi wujud rasa syukur masyarakat kepada Tuhan Yang Maha
Esa atas hasil panen yang melimpah. Tradisi ini dibuka dengan pembacaan doa bersama oleh alim ulama,
sebagai pengingat bahwa segala rezeki dan keberhasilan yang diperoleh tidak terlepas dari kehendak Ilahi.
Bapak Jon Aprizal, Wali Nagari Latang, dalam wawancara yang dilakukan selama kegiatan Kuliah Kerja
Nyata (KKN), menyampaikan bahwa "Bakawuah bukan hanya pesta adat, tetapi bentuk hubungan spiritual
antara masyarakat dengan Tuhan. Melalui doa dan nazar ini, kami berharap hasil pertanian kami tetap
subur dan berkah setiap tahun."

Lebih dari itu, tradisi Bakawuah juga mengandung makna kebersamaan dan solidaritas sosial.
Seluruh elemen masyarakat niniak mamak, bundo kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak nagari ikut
terlibat aktif dalam setiap tahapan acara. Salah satu momen penting dalam pelaksanaan Bakawuah adalah
makan bajamba atau makan bersama dalam satu dulang besar, yang melambangkan kesetaraan dan
kerukunan sosial. Dalam budaya Minangkabau, makan bajamba adalah simbol penting dari nilai sakato
(sepakat), sajalan (sejalan), dan sasibak (searah). Melalui prosesi ini, masyarakat tidak hanya saling berbagi
makanan, tetapi juga memperkuat rasa kekeluargaan dan kebersamaan antarsesama.

Tradisi ini juga memiliki dimensi edukatif dan historis. Anak-anak dan remaja yang dilibatkan
dalam prosesi ini akan mengenal dan mempelajari adat istiadat dari para orang tua dan tokoh adat. Dalam
hal ini, Bakawuah berfungsi sebagai wahana pendidikan karakter dan pewarisan budaya. Bapak Jon Aprizal
menambahkan bahwa "Melalui Bakawuah, anak-anak Nagari Latang dapat belajar langsung tentang adat
dan tata cara menghormati leluhur serta alam. Ini penting agar mereka tetap mengenal akar budaya mereka
sendiri."



Tidak hanya itu, Bakawuah juga erat kaitannya dengan pelestarian situs sejarah dan budaya lokal,
seperti keberadaan Makam Rajo Jambu Lipo, yang setiap tahunnya menjadi bagian dari rute prosesi adat.
Kunjungan ke makam ini bukan sekadar ziarah, tetapi bentuk penghormatan terhadap sejarah panjang
Nagari Latang dan para pendirinya. Nilai historis ini memperkuat kesadaran kolektif masyarakat akan
pentingnya menghargai leluhur sebagai bagian dari pembentukan identitas nagari.

Aspek lain yang tak kalah penting adalah seni pertunjukan dalam tradisi Bakawuah, seperti
pertunjukan randai yang diselenggarakan pada malam hari. Kesenian ini bukan sekadar hiburan, melainkan
sarana ekspresi budaya yang sarat makna. Tari misalnya, menggambarkan kekuatan dan ketangguhan
masyarakat agraris yang hidup berdampingan dengan alam. Seni dan budaya yang ditampilkan menjadi
daya tarik tersendiri yang potensial dikembangkan sebagai wisata budaya, seperti yang telah mulai dirintis
di Nagari Latang.

Secara keseluruhan, Bakawuah Adat merupakan cerminan identitas kolektif masyarakat Nagari
Latang. Tradisi ini adalah bentuk perlawanan halus terhadap homogenisasi budaya akibat modernisasi.
Dengan tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat Nagari
Latang berhasil membangun jembatan antara masa lalu, masa kini, dan masa depan.

Melalui wawancara dan observasi selama kegiatan KKN UNP, dapat disimpulkan bahwa filosofi
Bakawuah tidak hanya hidup dalam simbol-simbol dan prosesi adat, tetapi juga mewujud nyata dalam
praktik sosial, spiritualitas, dan pola interaksi masyarakat Nagari Latang. Sebagaimana diungkapkan oleh
Wali Nagari Jon Aprizal, "Kami percaya bahwa selagi adat masih dihormati, maka nagari akan tetap kuat
dan dihargai.”

2. Penguatan Jati Diri Masyarakat

Bagindo Tankasa, salah seorang ninik mamak terkemuka di Nagari Latang, menegaskan bahwa
Bakawuah Adat adalah benteng terakhir dalam menjaga jati diri masyarakat di tengah derasnya arus
perubahan. “Bakawuah itu bukan sekadar acara makan bajamba atau alek nagari. Di situlah anak
kamanakan diajari kembali tentang siapa dirinya, dari mana asal usulnya, dan bagaimana adat harus
dijunjung tinggi. Kalau tradisi ini hilang, maka hilanglah identitas urang Latang,” ujar Bagindo dengan suara
lantang, penuh wibawa sebagai seorang ninik mamak.

Penguatan jati diri masyarakat merupakan hal yang sangat penting dalam menjaga keberlanjutan
budaya, nilai, dan cara hidup suatu komunitas. Jati diri bukan hanya terlihat dari hal-hal lahiriah seperti
pakaian adat atau bentuk rumah gadang, tapi lebih dalam lagi menyangkut cara berpikir, bersikap, dan
hidup sesuai dengan nilai-nilai yang telah diwariskan. Bagi masyarakat Minangkabau, jati diri itu lekat
dengan adat yang berpijak pada falsafah “adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah.” Di Nagari Latang,
Kecamatan Lubuk Tarok, Kabupaten Sijunjung, tradisi Bakawuah Adat menjadi salah satu bentuk nyata
bagaimana jati diri itu terus dijaga dan dikuatkan dari generasi ke generasi.

Bakawuah Adat di Nagari Latang merupakan prosesi adat yang dilaksanakan sebagai bentuk rasa
syukur kepada Allah SWT setelah panen, sekaligus menjadi penanda dimulainya musim tanam berikutnya.
Namun, lebih dari sekadar ritual agraris, Bakawuah memiliki makna sosial dan kultural yang mendalam. Ia
menjadi ruang sakral tempat masyarakat belajar dan kembali menyatu dengan akar budaya mereka. Dalam
prosesi ini, hadir para niniak mamak, alim ulama, cadiak pandai, bundo kanduang, dan seluruh unsur
masyarakat yang menunjukkan bahwa adat bukan milik segelintir orang, melainkan menjadi bagian dari
hidup seluruh lapisan nagari. Kehadiran semua elemen masyarakat ini menghidupkan kembali semangat
dan rasa memiliki terhadap warisan budaya.

Dalam pelaksanaan Bakawuah, nilai-nilai penting seperti musyawarah dan gotong royong benar-
benar terasa saat prosesi berlangsung. Semua orang turun tangan; ada yang menyembelih kerbau, ada yang
memasak, dan ada yang menyiapkan tempat makan bajamba. Kegiatan ini tak hanya mempererat hubungan
antarwarga, tapi juga menumbuhkan rasa memiliki terhadap adat dan nagari. Anak-anak dan remaja juga
ikut terlibat, menarikan tarian daerah seperti tari panen, tari cewang, dan tari piring. Di sinilah letak
pentingnya pembelajaran karakter yang tumbuh dari kehidupan sehari-hari, bukan dari teori, tetapi dari
keterlibatan langsung dan kebersamaan yang hangat.

Bakawuah Adat juga memperkuat kesadaran akan pentingnya menghargai nilai-nilai lokal. Dalam
situasi zaman yang serba cepat dan sering kali cenderung mengarah pada homogenisasi budaya,
keberadaan tradisi ini menjadi pengingat bahwa jati diri tidak boleh dikorbankan demi modernitas.
Masyarakat Nagari Latang menunjukkan bahwa mereka bisa mengikuti perkembangan zaman tanpa
melepaskan akar budaya.

Bakawuah menjadi wadah di mana nilai-nilai spiritual dan religius berinteraksi dengan adat secara
harmonis. Sebagaimana tercermin dalam falsafah Minangkabau, adat dan agama berjalan seiringan. Tradisi
Bakawuah dimulai dengan doa bersama dan ditutup dengan harapan akan keberkahan dari Allah SWT.



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 04 No. 02 Tahun 2025, 260-267 264

Dalam suasana seperti ini, masyarakat tidak hanya diingatkan akan pentingnya adat, tetapi juga tentang
hubungan mereka dengan Sang Pencipta.

Peran tokoh adat dalam Bakawuah juga sangat besar. Para niniak mamak dan penghulu tidak hanya
memberikan nasihat, tapi benar-benar hadir sebagai panutan. Petuah dan kata-kata mereka menjadi
penuntun, bukan hanya untuk hari itu, tapi untuk kehidupan sehari-hari. Dari cara mereka berbicara,
bersikap, dan mengambil keputusan, masyarakat belajar makna bertanggung jawab, keadilan, dan
kehormatan. Figur-figur ini menjadi jembatan antara nilai lama dan kehidupan kini.

Dengan demikian, Bakawuah Adat bukan hanya tentang mempertahankan tradisi, tapi juga tentang
menanamkan nilai untuk masa depan. Ia menjadi pengikat antar generasi, memperkuat akar budaya sambil
membentuk ranting-ranting baru yang lebih siap menghadapi dunia luar. Melalui Bakawuah, masyarakat
Nagari Latang memperlihatkan bahwa jati diri bukan sesuatu yang tetap, melainkan harus terus dirawat
dan diperbarui sesuai dengan tantangan zaman. Selama adat masih dijunjung, selama nilai-nilai leluhur
masih hidup dalam setiap tindakan masyarakat, maka selama itu pula jati diri mereka akan tetap kokoh,
tidak tergoyahkan oleh perubahan, tetapi justru semakin teguh karena terus berakar dan bertumbubh.

Bagindo Tankasa kembali menegaskan bahwa peran niniak mamak dalam Bakawuah bukan hanya
datang saat acara, tapi harus menjadi pembimbing sehari-hari. “Kami niniak mamak harus hadir, bukan
hanya duduk di balai-balai adat, tapi ikut membimbing anak kamanakan dalam setiap langkah. Melalui
Bakawuah, kito menanamkan rasa hormat, tanggung jawab, dan gotong royong, agar generasi muda tidak
tercerabut dari akar budayanya,” tutup Bagindo Tankasa dengan penuh harap agar tradisi ini terus lestari
hingga anak cucu mendatang.

3. Peran Tokoh Adat dan Struktur Sosial

Peran tokoh adat dalam pelaksanaan Berkaul Adat di Nagari Latang, Kabupaten Sijunjung
memegang posisi sentral dalam setiap prosesi adat yang berlangsung. Niniak mamak, bundo kanduang,
mamak kepala suku, alim ulama, cadiak pandai, pemuda-pemudi, dan seluruh unsur masyarakat lainnya
memiliki fungsi dominan yang saling melengkapi, menjadikan pelaksanaan adat sebagai wujud kolektif
masyarakat nagari. Niniak mamak sebagai pemegang amanah adat bertanggung jawab menjaga keaslian
nilai-nilai yang diwariskan secara turun-temurun, memimpin musyawarah adat, dan menjadi pengambil
keputusan bersama pemerintah nagari, terutama dalam perencanaan penting seperti penetapan Nagari
Latang sebagai kawasan wisata budaya. Bundo kanduang memegang peran dalam menyiapkan dulang
(jujung) yang berisi lamang dan nasi untuk dibawa saat prosesi arak-arakan menuju lokasi tobek, diiringi
doa yang dipimpin oleh alim ulama dan tokoh adat. Ada pula pemimpin adat yang ditetapkan dalam prosesi
Batagak Gala, yang memimpin jalannya upacara dan memastikan nilai-nilai adat tetap dijunjung tinggi
dalam setiap tahapannya.

Menurut Datuak Jaro, salah seorang niniak mamak yang dituakan di Nagari Latang, pelaksanaan
Berkaul Adat bukan hanya menjadi tanggung jawab para tetua adat, melainkan menjadi ruang partisipasi
aktif seluruh unsur masyarakat. “Kito niniak mamak batanggung jawab untuk menjaga keaslian nilai-nilai
adat, tapi pelaksanaan Bakawuah Adat itu tidak akan hidup tanpa kebersamaan seluruh anak nagari. Ada
suku nan batagak gala, ada Bundo Kanduang nan menyusun dulang, ada alim ulama nan manatang doa, dan
ada pemuda nan manata tempat serta mengatur alek. Semua punyo peran, semua punyo bagian,”
ungkapnya tegas saat ditemui di rumah gadangnya yang penuh dengan simbol-simbol adat. Hal ini
menunjukkan bahwa Berkaul Adat adalah manifestasi nyata dari filosofi "adat basandi syarak, syarak
basandi Kitabullah," di mana adat, agama, dan kehidupan sosial masyarakat berjalan harmonis dalam
sebuah sistem nilai yang hidup.

Dalam prosesi Berkaul Adat, terdapat tiga aspek utama yang dijalankan dengan seksama. Tahap
perencanaan dimulai dengan musyawarah adat di balai-balai, tahap persiapan dilakukan melalui kegiatan
gotong royong membersihkan kampung adat, dan tahap pelaksanaan mencakup penyembelihan kerbau,
tari pasambahan, doa bersama, hingga makan bajamba. Setiap tahapan mengandung nilai dakwah bil hal
(dakwah melalui tindakan nyata) dan dakwah bil lisan (dakwah melalui nasihat dan ucapan), di mana
masyarakat tidak hanya diajarkan nilai secara teori, namun terlibat langsung dalam praktik kehidupan adat
yang penuh makna. Pesan-pesan dakwah yang disampaikan meliputi nilai-nilai musyawarah, ta’awun
(tolong-menolong), sedekah, serta harapan akan keselamatan nagari. Acara ini ditutup dengan kemeriahan
panjat pinang yang melibatkan pemuda-pemudi Nagari Latang, menumbuhkan semangat solidaritas dan
kebersamaan antar generasi.

Datuak Ponjio Alam menambahkan bahwa peran niniak mamak tidak berhenti pada prosesi adat,
namun juga meluas pada pengambilan keputusan strategis bersama pemerintah nagari, terutama saat
Nagari Latang dimasukkan ke dalam program kawasan wisata budaya.

“Ketika Nagari Latang dimasukkan ke dalam program wisata budaya, kami niniak mamak duduk
basamo dengan Wali Nagari, membicarakan bagaimana cara menjaga marwah Bakaua Adat ini. Kami tidak



ingin tradisi ini berubah menjadi sekadar tontonan wisata. Esensinya sebagai bentuk syukur dan
permohonan keselamatan nagari harus tetap terjaga. Adat bukan untuk dipertontonkan, tapi untuk
diwariskan,” ujar Datuak Ponjio dengan nada tegas. Ia juga mengapresiasi peran pemuda dan Pokdarwis
yang dinilai telah memainkan peran penting dalam mendampingi tamu undangan, termasuk mahasiswa
KKN UNP 2025, saat acara Bakaua Adat berlangsung. “Anak-anak kito dari Pokdarwis alhamdulillah sudah
mengerti sopan santun adat. Mereka mendampingi tamu, termasuk anak-anak KKN, sambil menjelaskan
makna dan filosofi dari setiap prosesi. Ini contoh dakwah bil hal nan kami wariskan, yakni mengajarkan
adat dengan perbuatan nyata,” tutup Datuak Ponjio sambil menegaskan pentingnya regenerasi pemahaman
adat bagi anak nagari.

Struktur sosial dalam pelaksanaan adat di Nagari Latang mencerminkan pola kehidupan yang
tertib, terkontrol, dan partisipatif. Masyarakat aktif bergotong royong membersihkan kawasan kampung
adat sebelum acara, Bundo Kanduang menyiapkan lamang dan nasi, sedangkan pemuda dan Pokdarwis
menjadi pemandu yang ramah dan sopan bagi tamu undangan. Mahasiswa KKN UNP 2025 yang turut hadir
di acara Bakaua Adat merasakan kehangatan tersebut, di mana mereka diperlakukan layaknya masyarakat
setempat dan dipandu memahami makna di balik setiap prosesi adat. Ini menunjukkan betapa kuatnya nilai
keterbukaan dan kekerabatan di tengah masyarakat Nagari Latang, yang tidak hanya mempertahankan adat
sebagai simbol budaya, tetapi juga sebagai alat perekat sosial antar generasi dan antar tamu dari luar.

Makna Berkaul Adat di Nagari Latang juga sangat erat dengan struktur sosial Minangkabau yang
bersifat matrilineal, di mana garis keturunan dan kepemilikan tanah ulayat diwariskan melalui garis ibu.
Rumah gadang menjadi pusat aktivitas adat dan sosial keluarga, tidak hanya sebagai tempat tinggal, tetapi
juga sebagai ruang bermusyawarah, pelaksanaan upacara adat, serta tempat merawat anggota keluarga.
Kaum adat terbagi ke dalam suku-suku yang masing-masing dipimpin oleh mamak kepala suku. Kegiatan
adat seperti Batobo Kongsi (kerja sama bertani atau membangun) mencerminkan semangat gotong royong
yang hidup dalam keseharian masyarakat. Tradisi Berkaul Adat menjadi simbol perlawanan halus terhadap
homogenisasi budaya modern, di mana Nagari Latang menunjukkan bahwa mereka mampu beradaptasi
dengan perkembangan zaman tanpa harus kehilangan akar budayanya.

4. Pendidikan Karakter dan Sosial

Tradisi Bakawuah Adat di Nagari Latang bukan sekadar perayaan, melainkan sebuah wahana yang
berperan penting dalam pendidikan karakter dan sosial bagi masyarakatnya. Tradisi ini menjadi media
strategis untuk mentransmisikan nilai-nilai budaya kepada generasi muda, memperkuat identitas lokal,
serta melindungi warisan leluhur dari pengikisan akibat modernisasi.

Bakawuah Adat berfungsi sebagai wahana pendidikan karakter dan pewarisan budaya. Anak-anak
dan remaja dilibatkan dalam prosesi ini untuk mengenal dan mempelajari adat istiadat secara langsung dari
para orang tua dan tokoh adat. Menurut Wali Nagari Latang, Bapak Jon Aprizal, “Melalui Bakawuah, anak-
anak Nagari Latang dapat belajar langsung tentang adat dan tata cara menghormati leluhur serta alam. Ini
penting agar mereka tetap mengenal akar budaya mereka sendiri.”

Pelestarian budaya tidak hanya melalui dokumentasi, tetapi juga melalui praktik langsung dan
keterlibatan emosional. Remaja dan anak-anak diajak tidak hanya sebagai penonton, tetapi juga sebagai
pelaku aktif dalam seni pertunjukan, persiapan acara, hingga dalam memahami filsofi di balik setiap prosesi.
Keterlibatan ini menumbuhkan rasa memiliki terhadap adat dan nagari. Contohnya, anak-anak dan remaja
ikut menarikan tarian daerah seperti tari panen, tari cewang, dan tari piring.

Dalam pelaksanaan Bakawuah, nilai-nilai penting seperti gotong royong benar-benar terasa.
Seluruh elemen masyarakat, termasuk niniak mamak, bundo kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak
nagari, ikut terlibat aktif dalam setiap tahapan acara. Semua orang turun tangan, ada yang menyembelih
kerbau, memasak, atau menyiapkan tempat makan bajamba. Kegiatan ini tidak hanya mempererat
hubungan antarwarga, tetapi juga menumbuhkan rasa memiliki terhadap adat dan nagari. Salah satu
momen penting adalah tradisi makan bajamba atau makan bersama dalam satu dulang besar, yang
melambangkan kesetaraan dan kerukunan sosial.

Tradisi ini juga memiliki dimensi historis. Bakawuah Adat erat kaitannya dengan pelestarian situs
sejarah dan budaya lokal, seperti Makam Rajo Jambu Lipo. Kunjungan ke makam ini merupakan bentuk
penghormatan terhadap sejarah panjang Nagari Latang dan para pendirinya, yang memperkuat kesadaran
kolektif masyarakat akan pentingnya menghargai leluhur sebagai bagian dari pembentukan identitas
nagari. Tradisi ini juga menjadi media penguatan identitas, kesadaran sejarah, dan smangat kolektif warga
nagari Para tokoh adat, seperti niniak mamak, bundo kanduang, dan alim ulama, memegang peran penting
sebagai pelindung nilai-nilai adat. Mereka memastikan bahwa pengetahuan dan kearifan lokal tetap hidup
dan berkembang melalui sistem pewarisan lisan atau ritual adat yang terus dipertahankan. Petuah dan
nasihat dari para tokoh adat menjadi penuntun bagi masyarakat dalam kehidupan sehari-hari.



Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 04 No. 02 Tahun 2025, 260-267 266

5. Pelestarian Budaya Lokal

Pelestarian budaya lokal menjadi aspek krusial dalam mempertahankan eksistensi suatu
masyarakat adat ditengah arus perubahan global. Di Nagari Latang, pelestarian budaya bukan hanya
wacana atau symbol seremonial, tetapi telah terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat melalui
tradisi seperti Bakawuah adat. Tradisi ini menjadi media strategis untuk mentransmisikan nilai-nilai
budaya kepada generasi muda, memperkuat identitas lokal, serta melindungi warisan leluhur dari
pengikisan akibat modernisasi.

Salah satu bentuk nyata pelestarian budaya adalah pelibatan aktif generasi muda dalam seluruh
rangkaian kegiatan Bakawuah Adat. Remaja dan anak-anak diajak tidak hanya sebagai penonton, tetapi juga
sebagai pelaku aktif dalam seni pertunjukkan, persiapan acara, hingga dalam memahami filosofi dibalik
setiap prosesi. Hal ini membuktikan bahwa pelestarian budaya tidak cukup hanya dengan dokumentasi atau
pengarsipan, melainkan melalui praktik langsung dan keterlibatan emosional.

Masyarakat Nagari Latang menjaga kesinambungan budaya melalui pendekatan structural. Tokoh
adat sperti niniak mamak, bundo kanduang, dan alim ulama memegang penting peran sebagai pelindung
nilai-nilai adat. Dengan sistem pewarisan lisan atau ritual adat yang terus dipertahankan, mereka
memastikan bahwa pengetahuan dan kearifan lokal tetap hidup dan berkembang. Struktur sosial yang
berbasis gotong royong turut memperkuat semangat pelestarian ini, karena setiap individu merasa
memiliki tanggung jawab terhadap kalangsungan adat.

Di sisi lain, peran Lembaga pendidikan dan pemerintah nagari juga signifikan dalam mendukung
pelestarian budaya lokal. Sekolah-sekolah mulai mengintegrasikan muatan lokal dalam kurikulum, seperti
Pelajaran adat dan seni tradisional Minangkabau. Pemerintah nagari pun melakukan kegiatan adat secara
rutin, menjadikannya adanya sinergi antara masyarakat adat, Lembaga pendidikan, dan pemerintah dalam
menjaga warisan budaya.

Keberadaan tempat-tempat budaya seperti Makam Rajo Jambu Lipo menjadi penanda penting
dalam menjaga memorti kolektif masyarakat. Ziarah dan prosesi adat yang dilakukan dilokasi tersebut tidak
hanya menjadi aktivitas spiritual, tetapi juga bentuk rekognisi terhadap Sejarah dan pendiri nagari. Dengan
demikian, pelestarian budaya lokal juga mencakup pelestarian situs-situs bersejarah yang memiliki nilai
simbolik tinggi bagi identitas masyarakat. Pelestarian budaya tidak hanya soal mempertahankan masa laluy,
tetapi juga soal membangun masa depan yang berakar kuat pada nilai-nilai loakl. Nagari Latang telah
menunjukkan bahwa pelestarian budaya bisa berjalan berdampingan dengan perkembangan zaman.
Selama nilai adat tetap diunjung, selama masyarakat Bersatu menjaga tradisi, maka budaya lokal akan terus
hidup, bertumbuh, dan memberi makna dalam kehidupan masyarakat modern.

D. CONCLUSION

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan analisis data, dapat disimpulkan bahwa Bakawuah
Adat di Nagari Latang memiliki peran yang sangat penting dalam mengokohkan jati diri masyarakat
sekaligus mendorong pelestarian budaya lokal. Tradisi ini tidak hanya menjadi pesta pasca panen sebagai
wujud rasa syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa, tetapi juga berfungsi sebagai perekat sosial, media
pewarisan nilai adat, dan sarana pendidikan karakter bagi generasi muda.

Pelaksanaan Bakawuah Adat melibatkan seluruh unsur masyarakat—niniak mamak, bundo
kanduang, alim ulama, pemuda, dan anak nagari—yang memperkuat nilai kebersamaan, kesetaraan, dan
solidaritas sosial. Tradisi ini juga menjaga kesinambungan warisan budaya melalui pelestarian simbol-
simbol adat, situs sejarah seperti Makam Rajo Jambu Lipo, serta seni pertunjukan tradisional yang menjadi
bagian integral dari prosesi.

Dengan demikian, tujuan penelitian untuk mengkaji peran Bakawuah Adat sebagai sarana
penguatan identitas masyarakat dan pelestarian budaya di Nagari Latang telah tercapai. Hasil penelitian ini
memperlihatkan bahwa tradisi Bakawuah Adat mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan nilai-nilai filosofisnya, sehingga dapat menjadi model pelestarian budaya di daerah lain di
Indonesia.

E. ACKNOWLEDGE

Peneliti menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada seluruh pihak yang telah
memberikan dukungan dalam proses penyusunan penelitian berjudul “Peran Bakawuah Adat dalam
Mengokohkan Jati Diri Masyarakat dan Mendorong Pelestarian Budaya di Nagari Latang.” Ucapan terima
kasih secara khusus ditujukan kepada Rajo Tigo Selo Nagari Latang yang telah memberikan kesempatan,
waktu, serta penjelasan mendalam mengenai makna filosofis dan pelaksanaan Bakawuah Adat.
Penghargaan yang tulus juga peneliti sampaikan kepada para ninik mamak, alim ulama, serta cerdik pandai



yang telah berbagi pengetahuan, pengalaman, dan pandangan tentang nilai-nilai adat dan peranannya
dalam kehidupan masyarakat.

Peneliti turut berterima kasih kepada masyarakat Nagari Latang, baik generasi tua maupun
generasi muda, atas keterbukaan dan partisipasi aktif selama proses wawancara dan observasi
berlangsung. Tidak lupa kepada pemerintah nagari dan seluruh pihak yang terlibat dalam pelaksanaan
kegiatan KKN, peneliti menyampaikan apresiasi atas dukungan administratif dan fasilitas yang diberikan
sehingga penelitian ini dapat terlaksana dengan baik.

Akhirnya, peneliti mengucapkan terima kasih kepada para dosen pembimbing dan pihak akademik
yang telah memberikan arahan, masukan, serta motivasi dalam penyempurnaan penelitian ini. Semoga
segala bentuk bantuan, dukungan, dan kerja sama yang telah diberikan menjadi amal kebaikan dan
memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan serta pelestarian budaya lokal.

F. REFERENCES
Djamaris, E. (2002). Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jakarta: Balai Pustaka.

Haris, A. (2019). Pelestarian Budaya Lokal sebagai Upaya Menjaga Identitas Bangsa. Jurnal Sosial dan
Budaya.

Prasetyo, D. A., & Syafrini, D. (2023). Partisipasi Masyarakat dalam Pengembangan Pariwisata Budaya di
Perkampungan Adat Nagari Sijunjung Sumatera Barat. Jurnal Perspektif: Jurnal Kajian Sosiologi
dan Pendidikan, Universitas Negeri Padang.

Prabowo, S. E., Hamid, D., & Prasetya, A. (2016). Analisis Partisipasi Masyarakat dalam Pengembangan Desa
Wisata (Studi pada Desa Pujonkidul Kecamatan Pujon Kabupaten Malang). Jurnal Administrasi
Bisnis, 33(2).

Rochmadi, N. (2012). Menjadikan Nilai Budaya Gotong-Royong Sebagai Common Identity Dalam Kehidupan
Bertetangga Negara-Negara ASEAN. Universitas Negeri Malang.

Wahyuni, E., Loravianti, S., & Martion, M. (2018). Bakawuah: Sebuah Karya Seni yang Berangkat dari Tradisi
Makan Bakawuah di Nagari Andaleh Baruah Bukit. Gorga: Jurnal Seni Rupa, Universitas Negeri
Medan.

Zullyani, Y., dkk. (2021). Fungsi Tari Tanduak dalam Upacara Bakawuah di Nagari Latang, Sijunjung. Jurnal
Sendratasik, Universitas Negeri Padang.

JIIP (Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan). Pengembangan Pariwisata Perkampungan Adat di Kabupaten
Sijunjung Sumatera Barat.



